
    103      

IJMS 19 (2), 103–123 (2012)          

  PENGURUSAN PEMBANGUNAN HARTA 
WAKAF: PENGALAMAN MAJLIS AGAMA 

ISLAM NEGERI PULAU PINANG (MAINPP) 
TERHADAP WAKAF SEETEE AISHAH

WAQF PROPERTY DEVELOPMENT 
MANAGEMENT: THE EXPERIENCE OF ISLAMIC 

RELIGIOUS COUNCIL OF PULAU PINANG 
(MAINPP) IN MANAGING THE WAQF LAND OF 

SEETEE AISHAH

HYDZULKIFLI HASHIM 
Islamic Business School 

Universiti Utara Malaysia

ASMAK AB. RAHMAN
Faculty of Syariah & Economics

Universiti Malaya

Abstrak

Terdapat beberapa kaedah yang boleh dipraktikkan untuk memproduktifk an 
aset wakaf. Hal ini termasuk aktiviti seperti, menyewakan aset wakaf kepada 
pihak yang berkepentingan dan melakukan aktiviti ekonomi dalam pelbagai 
bidang seperti bidang pertanian dan penternakan. Sekiranya kesemua 
kaedah tersebut tidak sesuai dipraktikkan, nazir hendaklah mencari alternatif 
lain agar tanah tersebut dapat diproduktifk an. Pemegang amanah wakaf 
juga seharusnya peka terhadap potensi sesebuah tanah wakaf yang berada 
di bawah jagaannya agar dapat dioptimunkan penggunaannya. Oleh itu, 
pelaburan hartanah merupakan salah satu alternatif yang boleh dilakukan 
untuk tujuan membangunkan tanah wakaf. Pelaburan hartanah terhadap 
harta wakaf dapat dibuat dengan cara pembinaan bangunan secara komersil 
seperti pasar raya, tempat penginapan (hotel) dan juga taman perumahan. 
Dengan ini penciptaan aset wakaf baru akan terhasil setelah tanah wakaf 
tersebut dibangunkan. Penyelidikan ini dilakukan untuk mengkaji kaedah 
pembangunan secara komersil yang telah dilakukan oleh Majlis Agama 
Islam Negeri Pulau Pinang (MAINPP) terhadap salah sebuah tanah 
wakaf (waqaf Seetee Aishah) yang terletak di Seberang Jaya, Pulau Pinang. 

ht
tp

://
ijm

s.
uu

m
.e

du
.m

y/



104        

IJMS 19 (2), 103–123 (2012)       

Dengan kepakaran pengurusan yang ada dipihak MAINPP serta kerjasama 
daripada UDA Holdings Berhad, tanah wakaf Seetee Aishah telah berjaya 
diproduktifk an dengan pembinaan sebuah taman perumahan yang dikenali 
sebagai taman perumahan wakaf Seetee Aishah.

Kata kunci: Pembangunan harta wakaf, Majlis Agam  a Islam Negeri Pulau 
Pinang (MAINPP), pelaburan harta wakaf.

Abstract

Purpose – The purpose of this study is to review the waqf property 
development that has been implemented by the Islamic Religious Council of 
Pulau Pinang (MAINPP) as a trustee for the endowment land named waqf 
Seetee Aishah. The Seetee Aishah endowment land located at Seberang Jaya, 
Pulau Pinang. This waqf land was developed into a housing estate.

Methodology – This study employs two types of methods – library research 
and fi eld research. The library research is used as the fi rst method for 
collecting data, where the data is extracted from fi qh contemporary books, 
fi qh classic books, journals, internet websites, annual reports and scientifi c 
conference papers. The second method of data collection is fi eld research, 
where interviews were conducted with the head of the endowment (waqf) 
and also the project manager of the Seetee Aishah endowment at MAINPP. 
The methods of analysis covered three aspects – deductive, inductive and 
comparative.

Findings – This study fi nds that the development of waqf properties at 
Pulau Pinang was carried out by the collaboration between MAINPP with 
the developer (UDA Holdings Bhd.). Because of the lack of cash fl ows, 
MAINPP is not able to provide fi nancial capital (liquid assets) to carry out 
the development of waqf property, but able to provide unmovable capital 
(waqf land) for the project.

Originality/Value – This study proves that joint venture between MAINPP 
and UDA Holdings Bhd. in developing the waqf land could increase the value 
of existing waqf  properties. The joint venture implemented by MAINPP can 
also be used as a model for the other states in Malaysia to construct their 
waqf  property more productive.

Keywords: Waqf development, state islamic religious council of Pulau 
Pinang (MAINPP), waqf  investment.

ht
tp

://
ijm

s.
uu

m
.e

du
.m

y/



    105      

IJMS 19 (2), 103–123 (2012)          

Pengertian Harta Wakaf

Ibn al-Athīr menyatakan bahawa asal kalimah harta (māl) telah 
digunakan dalam kalangan masyarakat Arab yang menunjukan 
pemilikan individu terhadap emas dan perak secara khusus1. 
Kalimah māl telah mula diperluaskan skop pengertiannya kepada 
kesemua pemilikan yang bernilai seperti unta dan sebagainya. Hal 
ini kerana unta merupakan harta yang paling bernilai dan banyak 
dalam kalangan bangsa Arab pada ketika itu2. Kalimah al-māl pada 
bahasa pula merupakan kata terbitan dari kalimah ���� (tamawwal) 
iaitu memiliki harta, ianya membawa maksud apa yang dimiliki oleh 
seseorang daripada sesuatu barangan3. Harta juga turut ditakrifk an 
sebagai sesuatu aset yang dikeluarkan dari perut bumi sama ada 
berbentuk makanan, tumbuhan dan juga haiwan ternakan4. 

Para fuqaha telah berbeza pandangan dalam mentakrifk an maksud 
harta. Perbezaan ini timbul kerana adakah status harta ini terhad 
untuk barangan fi zikal (‘ayn) sahaja atau juga merangkumi pemilikan 
manfaat dan pemilikan hak kuasa. Fuqaha ‘anafīyah telah berselisih 
pandangan tentang manfaat harta kepada dua pandangan. Pandangan 
yang pertama dari golongan yang terdahulu (al-mutaqaddimūn) 
yang mengatakan bahawa harta hanya terhad kepada barangan 
fi zikal sahaja5. Terdapat juga pandangan golongan terkemudian (al-
muta’akhkhirūn) yang mengatakan bahawa harta juga terdiri daripada 
pemilikan terhadap manfaat yang diperoleh dari harta (tanpa aset 
fi zikal) dan juga pemilikan harta fi zikal  itu sendiri6. Manakala 
jumhur fuqaha selain daripada fuqaha Hanafīyah al-mutaqaddimūn 
telah bersepakat bahawa penggunaan kalimah harta merangkumi 
ketiga-ketiga sifat tersebut iaitu fi zikal (‘ayn), pemilikan manfaat dan 
pemilikan hak kuasa7.

Daripada pemahaman konsep harta yang telah diutarakan oleh 
jumhur fuqaha, boleh kita membuat kesimpulan bahawa harta ialah 
setiap apa yang mempunyai manfaat pada sisi syarak dan mempunyai 
nilai dalam kalangan manusia. Harta secara umumnya hendaklah 
mempunyai dua asas yang utama, pertama, harta tersebut mampu 
dimiliki dan boleh didagangkan dalam kalangan manusia sama ada 
berbentuk fi zikal ataupun berbentuk manfaat. Sekiranya barangan 
tersebut tidak mempunyai nilai dalam kalangan manusia disebabkan 
bilangannya sedikit seperti sebiji beras atau setitik air, maka barang 
itu tidak boleh disenaraikan sebagai harta. Asas kedua, hendaklah  
barangan  tersebut  bermanfaat penggunaannya pada setiap keadaan 
(bukan pada waktu darurat sahaja). Sekiranya barangan tersebut 

ht
tp

://
ijm

s.
uu

m
.e

du
.m

y/



106        

IJMS 19 (2), 103–123 (2012)       

bermanfaat dalam kalangan segelintir manusia sahaja, akan tetapi 
tiada nilainya pada sisi syarak seperti arak dan babi ianya juga tidak 
boleh disenaraikan sebagai harta yang bernilai pada kaca mata Islam8.

Manakala pengertian kalimah wakaf pula berasal dari bahasa 
Arab waqf yang membawa kepada beberapa maksud antaranya: 
berhenti (al-sukun), menegah (al-mana̒a), menahan (al-habs)9. 
Kalimah waqf dari segi bahasa terbahagi kepada dua bahagian iaitu, 
pada pembacaan al-Quran membawa maksud memotong atau 
memberhentikan kalimah Dari segi pemahaman fuqaha, waqf 
membawa maksud al-�abs, iaitu menahan fi zikal barangan ke atas 
pemilikan10. Kalimah al-�abs pula   membawa beberapa makna, 
antaranya, menegahnya (mana̒uhu), memegangnya (᾿amsakuhu) dan 
memenjarakannya (sajjanuhu)11. Penggunaan lafaz al-hubays daripada 
kalimah asal al-�abs dengan menggunakan wazan fu̒aylun membawa 
maksud maf̒ūl iaitu setiap barangan yang ditahan dengan niat 
untuk diagihkan dan disedekahkan ke arah kebaikan12.    

Secara asasnya, pembahagian wakaf dapat dibahagikan kepada 
dua bahagian yang utama iaitu wakaf  kebajikan (waqf al-khayrī) 
dan wakaf keluarga (waqf al-ahlī). Wakaf kebajikan (waqf al-khayrī) 
merupakan pewakafan individu terhadap harta yang dimilikinya 
ke arah kebajikan dan kesejahteraan awam. Harta tersebut boleh 
dimanfaatkan oleh orang ramai seperti mewakafk an harta kepada 
mawqūf ̒alayh, sekolah, universiti dan segala aktiviti kebajikan yang 
lain. Oleh itu harta wakaf merupakan sesuatu yang memenuhi 
syarak serta disyaratkan ke atas harta tersebut mempunyai nilai 
(mutaqawwīm) sama ada harta tersebut berupa harta tak alih (̒aqār), 
harta yang boleh dialih (manqūl), manfaat atau hak kuasa.

Rukun Wakaf dalam Perundangan Islam

Pentadbiran dan pengurusan harta wakaf hendaklah mengikut garis 
panduan yang  telah ditetapkan oleh Islam13. Seperti mana ibadah 
yang lain, wakaf juga mempunyai  rukunnya yang tersendiri. Secara 
umumnya, terdapat empat rukun dalam menunaikan ibadah wakaf. 
Antara rukun-rukun wakaf adalah seperti berikut:

Pewakaf Harta (al-Wāqif)

Pewakaf harta atau dikenali dengan al-wāqif merupakan individu 
yang memberikan harta miliknya untuk diwakafk an pada jalan 
Allah. Terdapat beberapa kriteria telah digariskan terhadap pewakaf 

al abs

al abs

al abs
al abs

ht
tp

://
ijm

s.
uu

m
.e

du
.m

y/



    107      

IJMS 19 (2), 103–123 (2012)          

agar harta yang diwakafk annya tidak akan menimbulkan sebarang 
permasalahan kelak. Pewakaf hendaklah menepati beberapa syarat, 
antaranya berakal, merdeka (bukan dari golongan hamba), sampai 
umur dan juga cerdik14.

Harta yang Diwakafk an (al-Mawqūf Bih)

Harta yang hendak diwakafk an mestilah sesuatu yang bernilai pada 
sisi Islam dan mempunyai manfaat serta dimiliki oleh pewakaf15. 
Barangan yang bakal diwakafk an juga hendaklah diketahui serta 
dinyatakan oleh pewakaf secara terperinci kepada pemegang amanah 
wakaf. Pembahagian harta wakaf  boleh dipecahkan kepada dua 
bahagian yang utama. Pertama harta wakaf tetap (ghayru al-manqūl) 
seperti tanah atau bangunan16. Manakala pembahagian yang kedua 
pula berupa harta wakaf tidak tetap (al-manqūl) seperti mashaf, wang 
tunai dan lain-lain lagi yang bernilai pada pandangan Islam17.

Penerima Manfaat Wakaf (al-Mawqūf ̒Alayh)

Penerima manfaat harta wakaf terdiri daripada golongan individu 
ataupun berkumpulan seperti  institusi atau persatuan. Pemegang 
amanah wakaf juga boleh menyalurkan manfaat harta wakaf untuk 
membantu kafi r zimmi yang patuh kepada pemerintah18. Sekiranya 
golongan ini memberontak serta melawan pemerintah, manfaat harta 
wakaf tersebut diharamkan untuk agihan kepada mereka, ini kerana 
mereka telah bertukar menjadi kafi r harbi19.

Lafaz �īghah Wakaf (Ijāb & Qabūl)

Lafaz pemberian dan penerimaan harta wakaf merangkumi ijāb dan 
qabūl20 yang boleh dibuat secara bertulis ataupun secara lisan. Kalimah 
�īghah merupakan setiap apa yang menunjukkan ke atas keredaan 
pada antara dua pihak (pewakaf dengan pemegang amanah) yang 
berurusan21. Penggunaan lafaz �īghah adalah harus22, ianya amat 
diperlukan bagi menjelaskan kepada masyarakat dan keluarga 
perihal status harta yang telah diwakafk an.

Kaedah Semasa Pembangunan Harta Wakaf Secara Komersil 
yang Diamalkan oleh Majlis Agama Islam Negeri Pulau 

Pinang (MAINPP)

Bermula pada tahun 1905, keseluruhan pentadbiran tanah wakaf 
di negeri Pulau Pinang telah ditadbir mengikut sistem pentadbiran 

ghah

ghah

ghah

ht
tp

://
ijm

s.
uu

m
.e

du
.m

y/



108        

IJMS 19 (2), 103–123 (2012)       

penjajahan British melalui sebuah badan yang telah ditubuhkan 
khusus dikenali sebagai Muslim and Hindu Endowments Board 1905 
(MAHEB)23. Kemudian, setelah tertubuhnya MAINPP mengikut 
Enakmen Undang-Undang Pentadbiran Agama Islam 1959, semua 
harta wakaf (umat Islam) yang telah ditadbirkan secara bersama 
di bawah MAHEB telah diambil alih secara beransur-ansur  oleh 
MAINPP melalui peruntukan di bawah seksyen 89 (2) Undang-
Undang Pentadbiran Agama Islam Pulau Pinang 1959. Akan tetapi 
pengambil alihan secara menyeluruh pentadbiran tanah wakaf oleh 
MAINPP hanyalah bermula pada 1 Januari 1967 setelah terdapat 
percanggahan dalam perihal mengenai wakaf dan khairat orang 
Islam peruntukan dalam Muslim and Hindu Endowments Board 
Ordinance Caps. 17524. Kini dengan kepakaran yang terdapat dalam 
institusi MAINPP, perundangan wakaf telah diperkemaskan 
lagi dengan wujudnya Enakmen Pentadbiran Hal Ehwal Agama 
Islam Negeri Pulau Pinang 1993. Di bawah seksyen 92 Enakman 
tersebut menjelaskan bahawa MAINPP merupakan pemegang 
amanah tunggal terhadap semua harta wakaf  Islam yang terdapat 
di Pulau Pinang.

Fungsi utama MAINPP adalah sebagai penasihat keagamaan dalam 
isu-isu yang berkaitan dengan agama Islam di Pulau Pinang. Terdapat 
enam bahagian organisasi yang telah dibentuk oleh MAINPP, 
antaranya25:

1. Bahagian Pentadbiran & Kewangan
2. Bahagian Sumber Am 
3. Bahagian Pembangunan & Pelaburan
4. Bahagian Wakaf
5. Bahagian Akaun
6. Bahagian Undang-undang

Lokasi tanah wakaf  yang ditadbir oleh MAINPP boleh dipecahkan 
kepada dua bahagian umum iaitu, di kawasan Pulau Pinang dan 
juga di kawasan Seberang Prai. Setiap bahagian umum lokasi tanah 
wakaf di Pulau Pinang pula mempunyai pecahan kawasannya yang 
tersendiri. Pembahagian lokasi tanah wakaf di Pulau Pinang boleh 
diringkaskan seperti yang telah tertera di dalam jadual 1:

Menurut  ketua wakaf  MAINPP, data inventori keseluruhan lokasi 
tanah wakaf amat penting bagi mengenal pasti tanah-tanah yang 
berpotensi untuk dimajukan. Setelah selesai mengenal pasti tanah 
wakaf yang berpotesi, satu kajian terhadap projek (project feasibility 

ht
tp

://
ijm

s.
uu

m
.e

du
.m

y/



    109      

IJMS 19 (2), 103–123 (2012)          

study) akan dilakukan. Sekiranya nisbah (ratio) keuntungan terhadap 
projek tersebut positif, pihak MAINPP akan mencari sumber 
kewangan atau peruntukkan untuk mendapatkan aliran modal bagi 
tujuan pembangunan. 

Jadual 1

Inventori Tanah Wakaf MAINPP mengikut Pecahan Daerah di Pulau Pi

Daerah Bilangan dalam Lot Keluasan Tanah (ekar)

Timur Laut 139 89.70
Barat Daya 123 162.82
Seberang Prai Utara 424 575.52
Seberang Prai Tengah 271 263.61
Seberang Prai Selatan 138 161.82
Jumlah Keseluruhan 1095 1,253.47

Sumber. Majlis Agama Islam Negeri Pulau Pinang (MAINPP).

Sebagai pemegang amanah tunggal harta wakaf di Pulau Pinang, 
MAINPP telah melakukan pembangunan terhadap tanah-tanah 
wakaf agar dapat menyalurkan manfaat daripada harta wakaf 
tersebut kepada mawqūf ̒alayh.  Meskipun terdapat beberapa faktor 
yang membawa kepada kesukaran untuk melakukan pembangunan 
hartanah wakaf, tetapi dengan pengalaman serta kepakaran yang ada 
pada MAINPP, ianya mampu diusahakan dengan bantuan kerajaan 
persekutuan, pihak swasta dan syarikat berkepentingan kerajaan 
(GLC). Sehingga ke hari ini, terdapat lima kaedah pembangunan harta 
wakaf untuk mendapatkan sumber kewangan yang telah diamalkan 
oleh MAINPP. Di antara kaedah-kaedah pembangunan yang telah 
dirancang ialah seperti dalam rajah 126. 

Sungguhpun terdapat lima kaedah asas pembangunan harta wakaf 
yang telah dilakukan oleh MAINPP dalam usaha memproduktifk an 
harta tersebut, akan tetapi kajian yang dilakukan ini hanya menyentuh 
satu kaedah sahaja daripada lima kaedah yang telah diutarakan di 
atas iaitu penggunaan kaedah usaha sama (joint venture – JV) dengan 
Syarikat Berkaitan Kerajaan (Government-link Company – GLC). 
Pembangunan harta wakaf Seetee Aishah di Seberang Jaya telah 
menggunakan kaedah JV dengan GLC. Hasil gabungan perkongsian 
yang mantap ini telah berjaya menterjemahkan suatu nilai aset yang 
tinggi terhadap tanah wakaf  Seetee Aishah.

ht
tp

://
ijm

s.
uu

m
.e

du
.m

y/



110        

IJMS 19 (2), 103–123 (2012)       

    

  Sumber. Ubah suai daripada penerangan ketua wakaf MAINPP.

  Rajah 1. Kaedah pembangunan harta wakaf di MAINPP. 

Pembangunan Terhadap Tanah Wakaf Seetee Aishah, No. 
Lot. 1444 (Mukim 4) Seberang Jaya, Pulau Pinang

Di antara projek pembangunan yang terkini diusahakan oleh MAINPP 
untuk memakmurkan tanah wakaf ialah kaedah usaha sama dengan 
GLC.  Pembangunan secara komersil unit kediaman dilakukan di 
atas tapak wakaf Seetee Aishah antara  MAINPP dengan UDA Land 
North Bhd.27 yang terletak di persimpangan  dua lebuh raya utama 
iaitu Lebuh Raya Utara-Selatan dengan Lebuh Raya Butt erworth-
Kulim. Tapak tanah wakaf tersebut terletak di lokasi yang strategik 
kerana terdapat beberapa buah pasar raya besar yang berhampiran 
seperti Carrefour, Tesco Extra, Sunway Carnival, Billion dan Giant.  

Tanah wakaf Seetee Aishah pada asalnya sebuah kawasan 
penanaman padi. Tanah wakaf  lot 1444 (Mukim 4) ini mempunyai 
keluasan 9.86 ekar (39,902.04 meter kaki persegi) telah diwakafk an 
oleh Seetee Aishah bt. Haji Mahmood pada 30 September 1901. Pihak 
MAINPP telah merancang untuk membangunkan tanah tersebut 
dengan membuat pembinaan sebuah ladang perumahan secara 
komersil. Projek pembangunan ladang  perumahan ini melibatkan 
pembinaan sebanyak sembilan unit kedai tiga tingkat dan 76 unit 
rumah teres dua tingkat. Projek tanah wakaf  Seetee Aishah telah 
dibangunkan secara berperingkat dalam dua fasa. Fasa pertama 
projek tersebut dijangka siap pada 3 Mei 2012, manakala fasa kedua 
pula akan dimulakan setelah keseluruhan fasa 1 siap untuk tempoh 
36 bulan. Memandangkan tempoh limitasi untuk tujuan menyiapkan 
bangunan adalah terhad, syarikat UDA Holdings Bhd. perlu melantik 

Kaedah Pembangunan Harta Wakaf di MAINPP

Penggunaan Kaedah Istibd l Usaha sama (joint venture) dengan
Government Link Company (GLC)

Sumber Pembiayaan dari
Tabung Kewangan Wakaf

Sumber Pembiayaan dengan
Pihak Swasta

Peruntukan Rancangan
Malaysia (RMK 8 10)

ht
tp

://
ijm

s.
uu

m
.e

du
.m

y/



    111      

IJMS 19 (2), 103–123 (2012)          

sebuah syarikat kontraktor yang boleh dipercayai untuk tujuan 
tersebut. Syarikat UDA Holdings Bhd. telah memberi kepercayaan 
kepada syarikat Kejuruteraan Seri Gemilang Sdn. Bhd. untuk tujuan 
menyiapkan projek pembinaan ini dalam tempoh masa yang telah 
diperuntukkan.

Wakaf Seetee Aishah merupakan wakaf bersyarat, yang mana 
pewakaf telah mengenakan beberapa syarat kepada pemegang 
amanah untuk membahagikan hasil manfaat tanah tersebut kepada 
beberapa bahagian28:

1. Mengadakan kenduri arwah sekali dalam bulan Ramadhan 
dan membuat   pembayaran sebanyak RM3 untuk jemaah yang 
hadir29.

2. Membayar dan membekalkan satu tin minyak tanah untuk 
masjid di kawasan Permatang Pauh ketika bulan Ramadhan 
setiap tahun.

3. Mengirim duit setiap tahun ke Mekah dan seterusnya untuk 
tujuan umrah.

4. Baki yang diperoleh digunakan untuk tujuan pembaikian 
masjid di Permatang Pauh atau wang dikirim ke Mekah untuk 
tujuan wakaf atau tujuan amal yang lain. Separuh lagi akan 
digunakan untuk keturunan pewaris (seperti Saedah Nordin 
dan keturunannya) bagi faedah mereka sendiri.

Menurut Tuan Haji Anuar, sebelum MAINPP memetrai perjanjian 
dengan rakan kongsi (joint venture partner), beliau perlu menyelidik 
kekuatan sesebuah fi rma yang ingin menjalankan usaha sama dengan 
MAINPP. Beberapa perkara asas akan dinilai terlebih dahulu seperti 
kedudukan kewangan syarikat yang kukuh, pengalaman terhadap 
projek-projek yang telah syarikat usaha sama sertai, modal pegangan 
saham syarikat, keuntungan syarikat dan juga terma bertempoh (time 
period limitation).

Pihak MAINPP juga telah mengenakan beberapa syarat khusus yang 
perlu ada pada syarikat untuk tujuan usaha sama MAINPP dengan 
sesebuah syarikat, antaranya30:

1. Syarikat usahama secara majoritinya dimiliki oleh orang Islam 
serta mempunyai rekod pengalaman dan kejayaan (track record) 
yang baik.

2. Kesemua kos pembiayaan akan dibiayai oleh pemaju 
(performance guarantee).

ht
tp

://
ijm

s.
uu

m
.e

du
.m

y/



112        

IJMS 19 (2), 103–123 (2012)       

3. Segala kos pembangunan dan urusan yang berkaitan dengan 
tanah wakaf  akan ditangani oleh pemaju (land matt ers).

4. Penubuhan jawatankuasa bersama yang melibatkan tiga wakil 
daripada MAINPP dan dua wakil pemaju.

5. Hartanah dijual mestilah secara pajakan dengan harga yang 
mampu dibeli manakala sebahagian unit rumah jualan 
hendaklah didiskaunkan kepada kakitangan MAINPP.

Beberapa syarat asas untuk tujuan usaha sama telah digariskan oleh 
pihak MAINPP dengan syarikat UDA Holdings Bhd. dalam usaha 
membangunkan tanah wakaf Seetee Aishah, antaranya:

1. Tapak tanah projek (tanah wakaf) tidak boleh dicagarkan 
kepada mana-mana institusi kewangan Islam mahupun 
konvensional (restrictive covenant).

2. MAINPP sebagai pemilik tanah, manakala syarikat UDA 
Holdings Bhd. pula dilantik sebagai pemaju pembangunan.

3. Keseluruhan urusan pembangunan dan penjualan serta kos 
pembayaran yang berlaku di atas tanah wakaf adalah di bawah 
tanggungjawab pemaju (syarikat UDA Holdings Bhd.).

Melalui konsep usaha sama yang dijalankan ini, setelah siap selesai 
projek pembangunan di atas tanak wakaf Setee Aishah, pihak 
MAINPP akan mendapat salah satu pilihan ‘token’ di antara  empat  
yang akan ditawarkan oleh syarikat usaha sama (UDA Holdings 
Bhd.). Pertama, MAINPP sebagai pemilik tanah akan ditawarkan 
harga pajakan bersamaan dengan nilai tanah semasa. Pilihan kedua 
pula, MAINPP akan memperoleh sebuah bangunan baharu sebagai 
ganti terhadap tanah yang telah diusahakan oleh pemaju UDA 
Holdings Bhd. Pilihan ketiga pula, MAINPP akan diberikan imbuhan 
berupa wang dan juga bangunan yang baharu. Pilihan yang terakhir, 
pihak MAINPP akan diberi bayaran pajakan mengikut nilai semasa 
atau memperoleh bangunan yang baharu (bangunan yang siap dibina 
di atas tanah tersebut) ditambah pula dengan agihan keuntungan 
yang bakal diperoleh setelah penjualan manfaat rumah tersebut 
berlangsung.

Pihak MAINPP telah memilih pilihan yang ke empat, iaitu kaedah 
memperoleh nilai tanah/bangunan baharu ditambah dengan 
margin keuntungan. Sebanyak sembilan unit kedai tiga tingkat 
akan diserahkan kepada MAINPP secara percuma sebagai imbuhan 
pembangunan usaha sama. Berserta agihan keuntungan mengikut 
formula 30% (MAINPP): 70% (UHB). Perkiraan agihan keuntungan 

ht
tp

://
ijm

s.
uu

m
.e

du
.m

y/



    113      

IJMS 19 (2), 103–123 (2012)          

pula dibuat seperti berikut. 30% x (70% x actual sales proceeds 
– anticipated share proceeds). Taman wakaf Seetee Aishsah pula 
mempunyai dua jenis keluasan buah rumah untuk tujuan jualan 
(jualan manfaat) bergantung kepada keluasan kaki persegi rumah 
tersebut. Jenis yang pertama seluas 1,494 kaki persegi dan keluasan 
yang kedua pula merangkumi 1,718 kaki persegi. Manakala harga 
rumah yang dijual pula bermula daripada RM281,800.00 sehingga 
RM439,600.00 seunit (penjualan manfaat rumah kepada pembeli). 
Modus operandi kaedah pembangunan tanah wakaf Seetee Aishah 
adalah seperti dalam rajah tersebut.

  Petunjuk:  
                                     Pergerakan aliran tunai 
 
  Sumber. Ringkasan daripada penerangan oleh MAINPP.

Rajah 2. Kaedah Pembangunan Harta Wakaf Seetee Aishah di 
Seberang Jaya, Pulau Pinang.

 

1. MAINPP akan memeterai perjanjian usaha sama dengan UDA 
Holdings Bhd. untuk tujuan membangunkan sebuah ladang  
perumahan di atas tanah wakaf Seetee Aishah.

2. Syarikat UDA Holdings Bhd. akan melantik syarikat 
Kejuruteraan Seri Gemilang Sdn. Bhd. sebagai kontraktor 
pemaju untuk tujuan pembinaan sembilan buah unit kedai tiga 
tingkat dan 76 unit rumah teres dua tingkat.

MAINPP
(Pemilik Tanah)       

PEMBELI RUMAH
(Manfaat)

KEJURUTERAAN SERI
GEMILANG SDN. BHD.

(Kontraktor Pemaju)

76 UNIT RUMAH &
9 UNIT KEDAI

UDA HOLDINGS
(Pemaju Pembangunan)

2

3

5 

4

1

6

ht
tp

://
ijm

s.
uu

m
.e

du
.m

y/



114        

IJMS 19 (2), 103–123 (2012)       

3. Syarikat Kejuteraan Seri Gemilang Sdn. Bhd. akan menyiapkan 
pembinaan tersebut mengikut perjanjian secara berperingkat. 
Fasa yang pertama selama 24 bulan, manakala fasa yang kedua 
selama 36 bulan.

4. Setelah projek tersebut siap, pemaju akan menawarkan 
penjualan rumah tersebut kepada pembeli dengan cara pajakan 
99 tahun (leasehold).

5. Pembeli yang berminat akan membeli rumah tersebut daripada 
pemaju (UDA Holdings Sdn. Bhd.) dari harga serendah RM 
281,800.00 sehingga RM 439,600.00 untuk seunit.

6. Seperti yang dijanjikan di antara UDA Holdings Bhd. dengan 
MAINPP,  MAINPP akan menerima sembilan unit kedai 
pejabat tiga tingkat dan juga keuntungan usaha sama dengan 
UDA Holdings Bhd. MAINPP juga berhak menerima sebanyak 
30% keuntungan hasil penjualan manfaat rumah tersebut.

Kejayaan memproduktifk an tanah wakaf yang telah dibuat oleh 
MAINPP di Seberang Jaya dapat dilihat dengan berlakunya 
pertambahan nilai terhadap aset wakaf tersebut. Pada dasarnya 
MAINPP tidak menjual tanah wakaf  Seetee Aishah kepada pembeli, 
akan tetapi penjualan yang dibuat berasaskan kepada manfaat  rumah 
itu sendiri31. Oleh itu, tanah wakaf Seetee Aishah  masih lagi menjadi 
milik MAINPP dan kekal menjadi tanah wakaf. Pihak MAINPP akan 
mengeluarkan geran kepada pemilik (pembeli) berasaskan kepada 
rumah yang telah berjaya dimiliki pembeli. Dengan ini, MAINPP 
telah berjaya menunaikan hasrat pewakaf untuk membuat agihan 
hasil wakaf beliau seperti yang telah diwasiatkan. Lebihan daripada 
pendapatan tersebut akan digunakan untuk disalurkan kepada 
mawqūf ̒alayh serta dalam usaha meringankan bebanan mereka. 

Hasil dapatan kajian yang menunjukan usaha MAINPP ini selari 
dengan pandangan Monzer Kahf32, Nazīh Hammād33, Murat 
Cizakca34 dan juga Muhammad Anas Zarqa35 bahawa pemegang 
amanah wakaf  perlu mencari jalan untuk membangunkan harta 
wakaf  selagi mana ianya tidak melanggar syarat-syarat wakaf 
serta menjaga hasrat pewakaf agar dapat menjana ekonomi umat 
Islam. Malah, pembangunan harta wakaf menggunakan kaedah 
moden ini turut dilaksanakan oleh pemegang amanah wakaf yang 
lain seperti di Singapura. Majlis Ugama Islam Singapura (MUIS) 
telah menggunakan sukuk musyārakah sebagai salah satu kaedah 
pembangunan untuk memproduktifk an serta menaik taraf nilai aset 
wakaf yang terdapat di negara mereka36. 

ht
tp

://
ijm

s.
uu

m
.e

du
.m

y/



    115      

IJMS 19 (2), 103–123 (2012)          

Kesimpulan

MAINPP merupakan antara Majlis Agama Islam Negeri (MAIN) 
di Malaysia yang terkehadapan atau progresif dalam usaha 
membangunkan aset wakaf yang diselia mereka secara komersil. 
Kesemua rumah teres di atas tanah wakaf tersebut telah berjaya 
ditempah oleh pelanggan. Kejayaan MAINPP di dorong oleh  faktor 
kedudukan  tanah wakafnya yang terletak dilokasi yang strategik 
serta tanah tersebut mempunyai nilai yang tinggi. Dengan kepakaran 
yang terdapat di pihak MAINPP serta sokongan dan kerjasama 
yang telah ditonjolkan daripada pihak pemaju, MAINPP mampu 
untuk membangunkan harta wakaf yang berskala besar. Kaedah 
pembiayaan ini boleh diadaptasi oleh pemegang amanah wakaf  yang 
lain dengan syarat mendapat kerjasama dengan pihak pembiaya atau 
pelabur. Memandangkan perkembangan ekonomi hartanah pada 
masa kini kian giat membangun, adalah wajar bagi tanah-tanah 
wakaf yang tidak produktif turut dibangunkan sama ada tanah 
wakaf tersebut bersifat wakaf khas ataupun wakaf am. Pembangunan 
ini hendaklah dilaksanakan  untuk memenuhi hasrat pewakaf  dan 
dalam masa yang sama ianya juga mengambil kira potensi pulangan 
ekonomi yang boleh dimanfaatkan oleh mawqūf ̒alayh. 

Nota Akhir

1 al Mub rak Ibn Muhammad Ibn Muhammad al Jaz ri Ibn
al Ath r (1963), al Nih ya f Ghar b al Had th wa al ath r, j.4,
Mi r: al Maktabah al Isl miyyah, al Q hira , h. 373.

2 Abb s A mad Muhammad al B z (1999), A k m al M l
al Har m wa aw bi al Intif wa al Ta arruf f al Fiqh al Isl m ,
c.2, al Urdun: D r al Naf is li al Nasyri wa al Tauz .

3 Abd. al Rah m Ibn Ibr m Ibn Abd. al Rahman al Sayy d
al shim (2006), al Ta y n wa Atharuhu f al ‘Uq d al M l yyah,
c.1, al Mamlaka al ‘Arab yyah al Sa d yah: al Riy ,
Waz ra al Ta l m al ‘ l , h. 24.

4 Muhammad ‘Am ra (1993), Q m s al Mu alah t al
Iqti d ya f al Ha ra al Isl m yah, c.1, Lubn n: D r al
Syur q, Bayr t, h.503.

5 Golongan fuqaha’ mazhab anafi yang terdahulu ini
antaranya Muhammad Am n al Syam r Ibn al ‘ bid n dan
Syamsu al D n al Sarkhas , mereka mengatakan harta ialah
aset atau barangan yang bersifat fizikal sahaja. Harta tersebut

ht
tp

://
ijm

s.
uu

m
.e

du
.m

y/



116        

IJMS 19 (2), 103–123 (2012)       

hendaklah bersifat dengan sifat dimiliki sepanjang waktu
( ). Konsep pemilikan ( ) merupakan pemeliharaan serta
pengawalan sesuatu harta. Sedangkan manfaat pula bukan
satu sifat yang kekal, ianya akan terhasil daripada fizikal
harta itu sendiri (sebagai sandaran kepada manfaat). Rujuk.
al Sarkhas . Syamsu al D n al Sarkhas (1989), Kit bul Masb
li Syamsu al D n al Sarkhas , j.11, Lubn n: D r al Ma’rifah,
Bayr t, h. 79 80. Manfaat pula merupakan sesuatu yang
maknawi pada barangan berjasad (fizikal) dan ianya tidak
boleh dicapai (bukan berbentuk fizikal). Oleh yang demikian
manfaat pada sisi mereka merupakan suatu akad terhadap
sesuatu harta seperti akad sewaan. Akad sewaan pula
merupakan akad ke atas manfaat fizikal harta tersebut.
Manfaat harta dan hak kuasa bagi mereka merupakan suatu
pemilikan dan bukannya dianggap sebagai harta. Lihat.
Muhammad Am n al Syam r Ibn al ’ bid n (1966), H sy ya
Raddu al Mukht r ‘al al D r al Mukht r: Syar Tanw r al Ab r
f fiqh maz ab al Im m Ab an fa al Nu’m n, c.2, j.4, Mi r:
Maktabah Mu afa al B b , h. 501.

6 Merupakan pandangan fuqaha’ dari mazhab anafi (al
muta’akhkhir n) antaranya, al K s ni, menyatakan bahawa
harta tersebut bukan sekadar bersifat fizikal, akan tetapi
termasuk juga pemilikan manfaat harta dan pemilikan hak
kuasa. Mereka beranggapan bahawa pandangan fuqaha
mutaqqadim n ini kurang sesuai. Berasaskan ayat     

    ... surah al Baqara (2:29), Mu tafa Ahmad
Zarq telah mendefinisikan al m l sebagai segala benda yang
mempunyai nilai kebendaan pada pandangan manusia. Lihat.
Mu tafa Ahmad al Zarq (1968), al Madkhal al Fiqhi al ‘Am
al Isl mi f Thaubihi al Jad d, j. 1, Lubn n: D r al Fikr, Bayr t,
h. 329.

7 Muhammad Zakar y Ibn Muhammad Ibn Yahy al
K nda alaw (1999), Auj z al Mas liki il Muwa M lik, j.12,
c.1, Lubn n: D r al Kutub al ‘Ilm ya , Bayr t, h. 275.; Jal l al
D n ‘Abd. al Rahman Ibn Muhammad al Say (1990), al
Asyb wa al Na ir, c.1, Lubn n: D r al Kutub al ‘Ilm yah,
Bayr t, h. 327.; Ab Ish q Ibr h m Ibn Ali Ibn Y suf al
Faiz ri al Sy r z (1995), al Muhazzab f Fiqh al Im m al Sy fi e ,
(kit b bay ), c.1, j.2, Lubn n: D r al Kutub al ‘Ilm yah, Bayr t,

ht
tp

://
ijm

s.
uu

m
.e

du
.m

y/



    117      

IJMS 19 (2), 103–123 (2012)          

h. 11.; Ibn Qud ma al Maqdis (t.t), al Syarh al Kab r ‘al Matn
al Mughn , j.4, Lubn n: D r al Kutub al ‘Ilm yah, Bayr t, h. 7.

8 dil Sy n Muhammad Sy n (2004), ‘Akhzu al M l al
‘Akm l al Qurab, c.1, j.1, Sa’ud y h: D r Kun z lil Nasyri wa
al Taw i , Riy , h.43 44.

9 as n Ayy b (1998), Fiqh al Mu mala h al M l yah f al Isl m ,
c.1, j. 2, Lubn n: Bayr t, h. 9 10.

10 Maj al D n Muhammad Ya q b Muhammad Ibn Ya q b al
Fayr z ‘ b d (1412), al Q m s al Mu , c.1, Mi r: al
Maktabah al Husn yah, al Q irah, h. 205.

11 Ibid., h. 205
12 ‘Ab al Fadl Muhammad Ibn Manz r (1982), Lis n al Arab

D r dr, j. 6, Lubn n: Bayr t, h. 44 45.
13 Abd. al M lik Ibn Muhammad, Ibn Abd. Rahm n al Q sim

(1999), Charity Even With a Trifle, Sa d yah: Riy , D r al
Sal m li Nasyri wa Taw , h. 9.

14 Anw r Dab r Mahm d (1985), Ahk m al Wa ya f al Fiqh al
Isl mi wa al Qan n, Mi r: D r al Thaq fa al ‘Arab yah, al
Q hira , h. 285.

15 Muhamad Salim al Bayhani (t.t), Mu malah wa Dayn, Mi r:
Ma bi’ al Madan , al Q hira , h.69 70. al Das qi pula
mempunyai pandangan yang berbeza tentang pemilikan
secara mutlak. Beliau berpandangan bahawa tidak
disyaratkan kepada harta yang hendak diwakafkan pemilikan
secara mutlak. Rujuk. Syams al D n ‘Urfa al Das q (t.t),
H sy ya al Das q ‘al al Syarh al Kab r, j.4, Mi r: D r Ihy al
Kutub al ‘Arab yah, al Q irah, h.76.

16 Harta wakaf tetap berupa tanah pertanian merupakan harta
wakaf yang paling banyak disumbangkan untuk tujuan
pewakafan berbanding dengan wakaf bangunan pada zaman
pemerintahan kerajaan Uthm n . Senario ini dapat dilihat
pada zaman pemerintahan Sultan Muhammad ‘Al B sy ,
yang mana hampir suku daripada keluasan tanah di mesir
telah didedikasikan sebagai harta wakaf merupakan tanah
pertanian. Lihat. Abd. al M lik al Sayy d (1990), al Dawr al
Ijtima li Waqf, Min Am l Nadwah, Saudi: Id rah wa Tathm r
al Awq f, Nasyr al Ma had al Isl m li Buh th wa al Tadr b,
Jeddah, h. 266.

ht
tp

://
ijm

s.
uu

m
.e

du
.m

y/



118        

IJMS 19 (2), 103–123 (2012)       

17 Wakaf dinar dan dirham ini juga boleh diperoleh hasil
daripada pelaburan terhadap perniagaan dan sewaan
bangunan yang terletak di atas tanah wakaf. Manakala
manfaat yang diperoleh daripada harta wakaf (dinar &
dirham) tersebut boleh disalurkan kepada penerima manfaat
yang ingin mengerjakan ibadah haji, persiapan pengantin
untuk melangsungkan perkahwinan mereka dan terdapat
juga wakaf tersebut disalurkan untuk membaiki jalan raya.
Ibn Ba a (1958), Rehlah Ibn Ba a , j.1, Mi r: al Maktabah
al Tij r yah al Kubra, h.63.

18 Syams al D n al Syikh Muhammad Arfah al Dus qi (t.t),
opcit., j.4, h. 78.

19 Mu ammad Ibn A mad al Kha b al Syarb n (1958), Mughn
al Mu t j, j.2, Mi r: Mu af al B b al alab , al Qah rah, h.
379 381.; Ab Ish q Ibn Al Ibn Y suf al Fayr zab di al
Sy r z (1994), al Muhadhdhab f Fiqh al Im m Sy fi , j.1, Misr:
Mu af al B b al alab , al Qah rah, h. 441 442.

20 Terdapat dua lafaz yang boleh digunakan oleh pewakaf
untuk tujuan pewakafan harta mereka. Pertama lafaz secara
or hah seperti waqaftu, habastu dan sabaltu. Lafaz kedua pula

dilakukan secara lafaz kin yah seperti ta adaqtu, haramtu dan
abbadtu. Rujuk. Ibn Qud mah (1973), Mu’jam al Fiqh al Hanbal
Mustakhli Min Kit b al Mugni, j.2, Lubn n: D r al Kitab
Arab , Bayr t, h.1054.; Lihat juga as n Ayy b (1998), op.cit,

j. 2, h. 9 10.
21 ‘Abd. al Rahm n al Jazayr (1999), Kit b al Fiq ‘Al al

Maz ib al Arba‘a , c.1, j.2, Lubn n: D r al Kutub al Ilm yah
Bayr t, h. 141.

22 Sul n Ibr m Ibn Sul n al syim (2002), ‘Ahk m Ta arruf t
al Wak l f ‘Uq d al Mu‘ wi t al M l yah, al ‘Im r t: D r al
Buh th li al Dir s t al Isl m yah wa Ihy al Tur th, D bay,
h. 97.

23 Syarikat Hindia Timur telah berlabuh di Pulau Pinang pada
tahun 1798. Kumpulan ini telah dianugerahkan oleh
pemerintah tempatan sebuah tapak tanah untuk tujuan
penempatan, pembinaan masjid serta perkuburan Islam.
Pembangunan di atas tapak tanah tersebut telah dilakukan
oleh Tok Nadong Khan (Tok Nadang Berkajang Kain). Tanah
di persekitaran tapak tanah tersebut telah menjadi sebuah

ht
tp

://
ijm

s.
uu

m
.e

du
.m

y/



    119      

IJMS 19 (2), 103–123 (2012)          

kawasan yang besar (wakaf yang besar) setelah berlakunya
penggabungan tanah antara Tok Nadong Khan dengan
saudagar saudagar India Muslim yang lain. Hasil
pengembangan kedua dua kawasan ini telah menjadikan
kawasan tersebut padat. Lantas satu penempatan baharu
untuk generasi India muslim telah mula diterokai yang
terletak di Lebuh Chulia. Pertambahan pedagang pedagang
Islam ke Pulau Pinang telah menjadikan tapak tanah tersebut
semakin meluas. Kebanyakan pedagang India yang datang
berdagang merupakan mereka yang beragama Islam. Oleh
sebab kebanyakan saudagar yang datang berdagang tidak
mempunyai pewaris, majoriti mereka telah mewakafkan
tanah tanah untuk melaksanakan segala aktiviti berunsur
ajaran Islam. Dengan berlakunya banyak pertambahan tanah
yang ditinggalkan oleh pedagang India Muslim pada ketika
itu, Pesuruhjaya Undang Undang Kolonial telah
menubuhkan Ordinance 1905 yang dikenali sebagai Muslim
and Hindu Endowments Board (MAHEB). Encik Fakhruddin
Abd. Rahman, Ketua Wakaf MAINPP, Majlis Agama Islam
Negeri Pulau Pinang Tingkat 8, Menara UMNO, Jalan
Macalister, Pulau Pinang, Temu bual pada 14 Disember 2011.

24 Encik Fakhruddin Abd. Rahman, op.cit.
25 Jabatan Kemajuan Islam Malaysia & Majlis Agama Islam

Negeri Negeri Seluruh Malaysia (2011). Profil Majlis Agama
Islam Negeri Seluruh Malaysia, c. 1, JAKIM, h. 100 & 101.

26 Encik Fakhruddin Abd. Rahman, op.cit.
27 Syarikat UDA Holdings Sdn. Bhd. telah ditukar status kepada

syarikat UDA Holdings Bhd. pada Julai 1999. Ianya juga telah
disenaraikan di papan utama Bursa Saham Kuala Lumpur
pada 18 November 1999. UDA Holdings Bhd. juga begitu
komited untuk meningkatkan daya saing dan memainkan
peranan penting dalam sektor pembangunan bandar dengan
menyumbang kepada pertumbuhan keusahawanan sejajar
dengan wawasan kebangsaan. Aktiviti utama syarikat UDA
Holdings Bhd. berkisar dalam pembangunan sektor hartanah.
Lihat UDA Holding Sdn. Bhd. http://www.uda.com.my/
web/ guest/background. 19 Disember 2011. UDA Holdings
Sdn. Bhd.http://www.uda.com.my/web/guest/seetee#tab2. 19
Disember 2011.

ht
tp

://
ijm

s.
uu

m
.e

du
.m

y/



120        

IJMS 19 (2), 103–123 (2012)       

28 Tuan Haji Anuar Bin Ahmad, Pengurus Projek MAINPP,
Majlis Agama Islam Negeri Pulau Pinang Tingkat 9, Menara
UMNO, Jalan Macalister, Pulau Pinang, Temu bual pada 14
Disember 2011.

29 Kadar RM3 dan setin minyak tanah merupakan kadar yang
telah ditetapkan oleh pewakaf pada 1901. Pihak MAINPP
telah menetapkan satu nilai semasa yang khusus untuk tujuan
meraikan hasrat pewakaf.

30 Tuan Haji Anuar Bin Ahmad, op.cit.
31 Penggunaan borang 15A akan digunakan untuk tujuan

pajakan tanah (milik manfaat sahaja), MAINPP boleh
menyewa/memajak kepada pihak bank sehingga
menjangkaui 99 tahun. Pihak bank pula boleh menyewakan
atau memajakkan tanah tersebut kepada pelanggan (pembeli).
Sebagai contoh, pihak bank boleh memajakkan manfaat
rumah tersebut kepada pembeli dengan kadar waktu 33
tahun (99–33= 66 tahun) terdapat 66 tahun lagi baki tempoh
pajakan, oleh itu pihak bank boleh menyewa/memajakkan
manfaat rumah tersebut kepada pihak ke empat untuk
tempoh 66 tahun.

32 Monzer Kahf (1998). Financing the development of Awqaf
property. (Kertas Kerja Seminar Development of Awqaf,
Anjuran IRTI, Kuala Lumpur, 2 4 March 1998).

33 Naz h amm d (1993). Asalib Istithmar al Awqaf wa Asasu
Id ratuh, Kuwait: Markaz Abh s al Waqf wa al Dir sat al
Iqti d yah, h. 175.

34 Murat Cizakca. (1998). Awqaf in history and its implications
for modern Islamic economies. Islamic Economics Studies
Journal, 6 (1), (November 1998), h. 43–67.

35 Muhammad Anas Zarqa. (1994). Financing and investment in
Awqaf projects: A non technical introduction. Islamic Economic
Studies Journal, 1 (2), (June 1994), Islamic Research and
Training Institute (IRTI), Islamic Development Bank (IDB), h.
55 60.

36 Shamsiah Abdul Karim. (2007). Contemporary Waqf
administration and development in Singapore: Challenges and
prospects, Majlis Ugama Islam Singapore (MUIS), (Kertas Kerja
International Waqf Conference), Fullerton Hotel, Singapore, 6
7 Mac 2007), h. 12.; Shamsiah Abdul Karim (2010),

ht
tp

://
ijm

s.
uu

m
.e

du
.m

y/



    121      

IJMS 19 (2), 103–123 (2012)          

‘Contemporary shari’ah compliance structuring for the
development and management of Waqf assets in Singapore.
Kyoto Bulletin of Islamic Area Studies, Vol. 3, No. 2, (March
2010), Japan: Kyoto University Research Information
Respository (KURENAI) h. 55–62.

Rujukan

‘Abd. al Rahm n al Jazayr . (1999). Kit b al Fiq ‘Al al Maz ib al
Arba‘a , c.1, j.2. Lubn n: D r al Kutub al Ilm yah Bayr t.

‘Ab al Fadl Muhammad Ibn Manz r. (1982). Lis n al Arab D r
dr, j. 6, Lubn n: Bayr t.

dil Sy n Muhammad Sy n. (2004). ‘Akhzu al M l al ‘Akm l al
Qurab, c.1, j.1, Sa’ud y h: D r Kun z lil Nasyri wa al Taw i ,
Riy .

Abb s A mad Muhammad al B z. (1999). A k m al M l al Har m
wa aw bi al Intif ’wa al Ta arruf f al Fiqh al Isl m , c.2, al
Urdun: D r al Naf is li al Nasyri wa al Tauz .

Abd. al M lik al Sayy d. (1990). al Dawr al Ijtima li Waqf, Min
Am l Nadwah, Saudi: Id rah wa Tathm r al Awq f, Nasyr al

Ma had al Isl m li Buh th wa al Tadr b, Jeddah.
Abd. al M lik Ibn Muhammad, Ibn Abd. Rahm n al Q sim. (1999).

Charity Even With a Trifle, Sa d yah: Riy , D r al Sal m li
Nasyri wa Taw .

Abd. al Rah m Ibn Ibr m Ibn Abd. al Rahman al Sayy d al
shim. (2006). al Ta y n wa Atharuhu f al ‘Uq d al M l yyah,

c.1, al Mamlaka al ‘Arab yyah al Sa d yah: al Riy ,
Waz ra al Ta l m al ‘ l .

Ab Ish q Ibr h m Ibn Ali Ibn Y suf al Faiz ri al Sy r z . (1995). al
Muhazzab f Fiqh al Im m al Sy fi e , (kit b bay ), c.1, j.2, Lubn n:
D r al Kutub al ‘Ilm yah, Bayr t.

Ab Ish q Ibn Al Ibn Y suf al Fayr zab di al Sy r z . (1994). al
Muhadhdhab f Fiqh al Im m Sy fi , j.1, Misr: Mu af al B b al

alab , al Qah rah.
al Mub rak Ibn Muhammad Ibn Muhammad al Jaz ri Ibn al Ath r.

(1963). al Nih ya f Ghar b al Had th wa al ath r, j.4, Mi r: al
Maktabah al Isl miyyah, al Q hira .

ht
tp

://
ijm

s.
uu

m
.e

du
.m

y/



122        

IJMS 19 (2), 103–123 (2012)       

al Sarkhas . Syamsu al D n al Sarkhas . (1989). Kit bul Masb li
Syamsu al D n al Sarkhas , j.11, Lubn n: D r al Ma’rifah,
Bayr t.

Anw r Dab r Mahm d. (1985). Ahk m al Wa ya f al Fiqh al Isl mi
wa al Qan n, Mi r: D r al Thaq fa al ‘Arab yah, al Q hira .

as n Ayy b. (1998). Fiqh al Mu mala h al M l yah f al Isl m , c.1, j.
2, Lubn n: Bayr t.

Ibn Ba a . (1958). Rehlah Ibn Ba a , j.1, Mi r: al Maktabah al
Tij r yah al Kubra.

Ibn Qud mah. (1973). Mu’jam al Fiqh al Hanbal Mustakhli Min Kit b
al Mugni, j.2, Lubn n: D r al Kitab Arab , Bayr t.

Ibn Qud ma al Maqdis . (t.t). al Syarh al Kab r ‘al Matn al Mughn ,
j.4, Lubn n: D r al Kutub al ‘Ilm yah, Bayr t.

Jabatan Kemajuan Islam Malaysia & Majlis Agama Islam Negeri
Negeri Seluruh Malaysia. (2011). Profil Majlis Agama Islam
Negeri Seluruh Malaysia, c. 1, JAKIM.

Jal l al D n ‘Abd. al Rahman Ibn Muhammad al Say . (1990). al
Asyb wa al Na ir, c.1, Lubn n: D r al Kutub al ‘Ilm yah,
Bayr t.

Maj al D n Muhammad Ya q b Muhammad Ibn Ya q b al Fayr z
‘ b d . (1412). al Q m s al Mu , c.1, Mi r: al Maktabah al
Husn yah, al Q irah.

Muhamad Salim al Bayhani. (t.t). Mu malah wa Dayn, Mi r: Ma bi’
al Madan , al Q hira .

Muhammad ‘Am ra . (1993). Q m s al Mu alah t al Iqti d ya f al
Ha ra al Isl m yah, c.1, Lubn n: D r al Syur q, Bayr t.

Muhammad Am n al Syam r Ibn al ’ bid n. (1966). H sy ya Raddu
al Mukht r ‘al al D r al Mukht r : Syar Tanw r al Ab r f fiqh
maz ab al Im m Ab an fa al Nu’m n, c.2, j.4, Mi r: Maktabah
Mu afa al B b .

Mu ammad Ibn A mad al Kha b al Syarb n . (1958). Mughn al
Mu t j, j.2, Mi r: Mu af al B b al alab , al Qah rah.

Muhammad Zakar y Ibn Muhammad Ibn Yahy al K nda alaw .
(1999). Auj z al Mas liki il Muwa M lik, j.12, c.1, Lubn n:
D r al Kutub al ‘Ilm ya , Bayr t.

Mu tafa Ahmad al Zarq . (1968). al Madkhal al Fiqhi al ‘Am al Isl mi
f Thaubihi al Jad d, j. 1, Lubn n: D r al Fikr, Bayr t.

ht
tp

://
ijm

s.
uu

m
.e

du
.m

y/



    123      

IJMS 19 (2), 103–123 (2012)          

Naz h amm d. (1993). Asalib Istithmar al Awqaf wa Asasu Id ratuh,
Kuwait: Markaz Abh s al Waqf wa al Dir sat al Iqti d yah.

Sul n Ibr m Ibn Sul n al syim . (2002). ‘Ahk m Ta arruf t al
Wak l f ‘Uq d al Mu‘ wi t al M l yah, al ‘Im r t: D r al
Buh th li al Dir s t al Isl m yah wa Ihy al Tur th, D bay.

Syams al D n ‘Urfa al Das q . (t.t). H sy ya al Das q ‘al al Syarh
al Kab r, j.4, Mi r: D r Ihy al Kutub al ‘Arab yah, al Q irah.

Muhammad Anas Zarqa. (1994). ‘Financing And Investment in
Awqaf Projects: A Non Technical Introduction’, Islamic
Economic Studies Journal, Vol. 1, No. 2, (June 1994), Islamic
Research and Training Institute (IRTI), Islamic Development
Bank (IDB).

Murat Cizakca. (1998). Awqaf in history and its implications for
modern Islamic economies. Islamic Economics Studies Journal, 6
(1), (November 1998).

Shamsiah Abdul Karim. (2010). Contemporary shari’ah compliance
structuring for the development and management of Waqf
assets in Singapore. Kyoto Bulletin of Islamic Area Studies, Vol.
3, No. 2, (March 2010), Japan: Kyoto University Research
Information Respository (KURENAI).

Monzer Kahf. (1998). Financing The Development of Awqaf
Property. (Kertas Kerja Seminar Development of Awqaf,
Anjuran IRTI, Kuala Lumpur, 2–4 March 1998.

Shamsiah Abdul Karim. (2007). Contemporary Waqf administration and
development in Singapore: Challenges and Prospects, Majlis
Ugama Islam Singapore (MUIS), (Kertas Kerja International
Waqf Conference). Fullerton Hotel, Singapore, 6–7 Mac 2007).

UDA Holding Sdn. Bhd. Retrieved from http://www.uda.com.my/

ht
tp

://
ijm

s.
uu

m
.e

du
.m

y/



ht
tp

://
ijm

s.
uu

m
.e

du
.m

y/




