
JGD – Journal of Governance and Development  53 
Vol.6, 2010 (53 - 68) 

 

 
 

Prinsip dan Model Negara Islam: Definisi dan Aplikasinya di Malaysia 
 

Mohd Izhar Ariff Mohd Hashim* 
Fakulti Pengajian Islam, Universiti Kebangsaan Malaysia 

 
Alias Azhar 

Kolej Undang-undang, Kerajaan dan Pengajian Antarabangsa, Universiti Utara Malaysia 
 

*Corresponding aurthor; email: izhar@ukm.my 
 

 

ABSTRAK 
 

Negara atau al-dawlah di sisi para fuqaha’ terbahagi kepada tiga kategori iaitu al-dawlah al-Islāmiyah, al-Dawlah 
al-Harbiyyah atau al-Kuffar dan al-Dawlah al-cAdiyyah.  Pada masa yang sama, mereka saling berbeza pendapat 
dalam menentukan sesebuah negara itu adakah ia sebuah negara Islam atau selainnya. Oleh yang demikian, kajian 
ini akan menganalisa setiap pandangan fuqaha dalam penakrifan sesebuah negara itu sama ada sebuah negara 
Islam, kafir ataupun sebuah negara al-cAdiyyah. Kajian ini turut membahaskan beberapa topik seperti ciri-ciri 
ketiga-tiga negara tersebut. Sehubungan dengan itu, kajian ini menggunakan bentuk penyelidikan perpustakaan 
yang melibatkan metod pengumpulan data dari berbagai dokumen dan fakta pensejarahan. Data-data yang 
diperolehi dianalisis berdasarkan perbandingan, terutamanya melibatkan aspek aplikasi dalam pemerintahan di 
sesebuah negara khususnya negara Islam. Maka daripada kajian ini segala kecelaruan terhadap konsep dan prinsip 
sebuah negara Islam dapat diselesaikan hasil dari pemurnian pandangan ulama.  

 
Katakunci: negara Islam, fuqaha’, kecelaruan, ulama 
 
 

Principles and Model of Islamic Nation: Definition and its Application in 

Malaysia  

 
ABSTRACT 

 
A nation or al-dawlah, according to the fuqaha’, is divided into three categories,  al-Dawlah al-Islāmiyah, al-
Dawlah al-Harbiyyah or al-Kuffar and al-Dawlah al-cAdiyyah.  In the same instance, they differ in their opinions in 
determining whether a nation is considered Islamic or otherwise. Hence, this study attempts to analyze every 
opinion of the fuqaha’ from their view points of the definition pertaining to Islamic nation, infidel or al-Dawlah al-
cAdiyyah. This study also tries to discuss on several topics relating to the characteristics of the three categories of 
nations. In similar notion, this study utilizes a library research method involving the collection of data from 
documents and historical sources.  The data were analyzed based on the comparison, especially relating to 
application aspect in the administration of a nation, particularly an Islamic nation. Thus, based on the findings of 
this study, most othe misconceptions relating to the concept and principles of an Islamic nation would be resolved 
through the refinement of opinions of the ulama.  

 
Keywords: Islamic nation, fuqaha’, misconceptions, ulama 

 
 



JGD – Journal of Governance and Development  54 
Vol.6, 2010 (53 - 68) 

 
DEFINISI AL-DAWLAH 

 
Al-Dawlah dari sudut bahasa  

 
Menurut  al-Munjid fi al-Lughah wa al-cAlam (1987: 230) perkataan al-dawlah berasal daripada 
perkataan dala - yadullu - dawlatan yang bermaksud geografi sesebuah kawasan, daerah atau negara di 
mana ia akan didiami dan ditadbir oleh segolongan manusia sama ada daripada bangsa yang satu atau 
berbilang bangsa. Perkataan al-dawlah juga sama ertinya dengan perkataan al-bilād  yang bermaksud 
daerah penempatan sekumpulan manusia dan ianya ditadbir oleh golongan tersebut. Sebagai contoh 
penggunaannya dalam bahasa Arab adalah seperti berikut: al-Dawlah  al-Mālizīyah yang bermakna 
negara Malaysia. Ia juga bermaksud, state, body politic, country, nation ( al-Bacalbakī  1988 : 556). 
 
Pemerintahan di dalam sesebuah iklim atau negara itu tidak berbentuk kekal, kerana ia akan berubah 
mengikut perubahan politik dan pentadbiran yang dipimpin oleh pemimpin-pemimpin yang dipilih oleh 
majoriti rakyat, sesebuah komuniti atau dalam kata lain merujuk kepada negara yang berkonsepkan 
demokrasi.   

 
Muhamad ibn Abū Bakr mendefinisikan al-dawlah sebagai pertukaran kuasa penaklukan atau 
pemerintahan ke atas sesebuah daerah atau negara daripada satu kumpulan kepada satu kumpulan yang 
lain mengikut pemilihan dan kehendak majoriti masyarakat yang tinggal di dalamnya (al-Razi 1989: 188). 
 
Menurut al-Mucjam al-cArabi al-Asasi, al-dawlah juga bermaksud sebuah iklim atau negara yang 
mempunyai kekuasaan terhadap pentadbiran sesebuah negara dan politik yang tersendiri tanpa dikaitkan 
dengan negara-negara lain (al-dawlah  al-mustaqillah).    
 
Al-Dawlah dari sudut istilah al-Siyāsat al-Shar

c
iyyah  

 
Merujuk kepada sekumpulan manusia yang ramai. Mereka ini hidup di kawasan-kawasan yang terdapat di 
muka bumi ini secara tetap. Mereka sekaligus akan membuat dan meletakkan undang-undang serta 
pentadbiran bagi melancarkan lagi kehidupan masyarakat yang bernaung di bawah pemimpin yang 
mentadbir negara tersebut (Muhamad ibn Abd al-Qadir. 1986: 131).  
 

Hasil daripada definisi tersebut dapatlah disimpulkan bahawa ciri-ciri yang harus terdapat untuk 
menubuhkan sebuah dawlah atau negara adalah seperti berikut: 
 
i. Al-Shacab : Iaitu sekumpulan manusia atau masyarakat yang mana mereka itu menetap di dalam 

daerah atau sesebuah negara kekal dan tetap. 
ii. Al-Iqlīm : Negara yang hendak didiami oleh golongan manusia haruslah di tempat atau iklim yang 

sesuai untuk didiami. Maka dengan ini menunjukkan bahawa  tempat-tempat seperti permukaan laut 
atau sungai tidak layak untuk didiami oleh golongan manusia.  

iii. Al-Sultah wa al-Ricāyah: Sebuah negara tidak dapat tidak harus mempunyai pemimpin yang adil  
dan kerajaan yang  boleh mentadbir negara dan rakyat kearah keamanan, ketaatan kepada Allah 
S.W.T dan RasulNya sekaligus membawa rakyatnya kearah kesejahteraan dunia dan akhirat. 

 
Sesebuah negara tidak akan berlaku tanpa ketiga-tiga kriteria di atas. Ini adalah kerana ketiga-tiga kriteria 
tersebut saling memerlukan antara satu sama lain. 
 
 
 



JGD – Journal of Governance and Development  55 
Vol.6, 2010 (53 - 68) 

 
TUJUAN DAN PERANAN NEGARA MENURUT PERSPEKTIF ISLAM 

 
Islam adalah satu agama yang syumul dan menyeluruh dari semua aspek kehidupan dunia dan akhirat. 
Oleh yang demikian, Allah S.W.T menyuruh umat manusia menjaga dan mentadbir bumi ini dengan 
sebaik yang mungkin berlandaskan suruhan dan laranganNya. Hal ini menunjukkan bahawa sebuah 
negara yang bertapak di atas bumi yang nyata ini amat penting bagi semua makhluk Allah di dunia ini 
khususnya umat manusia. Maka dengan itu, sesebuah negara itu haruslah ditadbir dengan sebaik-baiknya 
oleh pemimpin-pemimpin dari semua aspek. Untuk melakukan urusan tersebut, pentadbiran  sesebuah 
negara haruslah kepada dua prinsip penting yang ianya adalah seperti berikut: 
 
Menegakkan keadilan dan keamanan di dalam pentadbiran negara  

 
Firman Allah S.W.T  bermaksud: 
 

Wahai orang-orang yang beriman! Hendaklah kamu menjadi orang-orang yang sentiasa 
menegakkan keadilan, menjadi saksi yang menerangkan kebenaran kerana Allah, sekalipun 
terhadap diri kamu sendiri atau ibu bapa dan kaum kerabat kamu dan sekalipun orang yang 
didakwa itu kaya ataupun miskin, kerana Allah lebih bertimbangrasa kepada keduanya. Oleh itu 
janganlah kamu turuti hawa nafsu supaya kamu tidak menyeleweng dari keadilan. Dan jika kamu 
memutar belitkan keterangan atau enggan daripada menjadi saksi maka sesungguhnya Allah 
sentiasa mengetahui dengan mendalam akan apa yang kamu lakukan. 1    

 
Ayat ini menegaskan kepada semua kadi-kadi, para kalim dan pemimpin-pemimpin negara berlaku adil 
dalam melaksanakan tugasan mereka dari semua sudut dan seterusnya mereka juga diharamkan 
malakukan perkara-perkara sebaliknya (al-Ashqar 1996: 124). 
 
Dalam ayat yang lain Allah S.W.T menyebut tentang konsep keadilan yang harus ada pada setiap 
pemimpin bermaksud: 

 
Wahai orang-orang yang beriman hendaklah kamu semua sentiasa menjadi orang-orang yang 
menegakkan keadilan kerana Allah, lagi menerangkan kebenaran, dan jangan sekali-kali 
kebencian kamu terhadap sesuatu kaum itu mendorong kamu kepada tidak melakukan keadilan. 
Hendaklah kamu berlaku adil kerana sikap itu hampir kepada takwa. Dan bertakwalah kepada 
Allah yang maha mengetahui dengan mendalam akan apa yang kamu lakukan.2   

 
Allah S.W.T juga menegaskan bahawa setiap amanah yang telah dipertanggungjawabkan wajib 
diserahkan kepada mereka yang berhak tanpa memilih kasih, rupa paras, kedudukan, pangkat dan 
sebagainya. Firma Allah S.W.T bermaksud: 

 
Sesungguhnya Allah menyuruh kamu supaya menyerahkan segala jenis amanah kepada ahlinya 
yang berhak menerimanya dan apabila kamu menjalankan hukum di antara manusia, Allah 
menyuruh kamu menghukumnya dengan adil. Sesungguhnya Allah dengan suruhannya itu 
memberi pengajaran yang sebaik-baiknya kepada kamu. Sesungguhnya Allah sentiasa 
mendengar lagi melihat.3 

 
 

                                                 
1 Al-Quran,  al-Nisa’(4) : 135. 
2 al-Quran,  al-Maidah 6 : 8. 
3 al-Quran, al-Nisa’4: 58. 



JGD – Journal of Governance and Development  56 
Vol.6, 2010 (53 - 68) 

 
Kesemua ayat-ayat di atas menjelaskan bahawa keadilan dan konsep amanah dalam pemerintahan amat 
penting dan disuruh oleh Islam. Maka dengan itu, konsep  pentadbiran sesebuah negara tidak dapat lari 
daripada berlandaskan al-Quran dan al-Sunnah, kerana dengan berpandukan kedua-dua sumber utama 
Islam itu akan lebih memberi impak yang baik kepada kerajaan dan umat Islam bagi mengaplikasikan 
keadilan dan keamanan dalam mentadbir sebuah negara Islam. 
 
Oleh kerana itulah Allah S.W.T mengutuskan para Rusul untuk mendidik umat manusia cara-cara 
mentadbir muka bumi ini dengan adil dan berkesan. Allah S.W.T berfirman di dalam surah al-Hadid yang 
bermaksud: 

 
Sesungguhnya kami telah mengutuskan rasul-rasul Kami dengan membawa bukti yang nyata dan 
telah Kami turunkan bersama mereka juga al-Kitab dan neraca keadilan supaya manusia dapat 
melaksanakan keadilan. Kami juga telah menciptakan besi yang padanya terdapat kekuatan yang 
hebat dan berbagai manfaat bagi manusia, agar Allah dapat mengetahui siapa yang menolong 
agamaNya dan rasul-rasulNya walhal mereka tidak dapat melihatNya. Sesungguhnya Allah 
Maha Kuat lagi Maha Perkasa. 4  

 
Ada di kalangan para ulama mentafsirkan perkataan al-Hadīd ialah, kekuatan politik dalam sesebuah 
negara. Golongan yang melakukan kejahatan dan kemaksiatan mereka harus dihukum dengan penuh 
keadilan sepertimana yang telah disyariatkan mengikut maslahah yang ianya dilihat oleh pemimpin sesuai 
untuk dilaksanakan bagi menjamin keamanan dan keadilan dalam sesebuah negara (al-Mawardi 1989: 
26).   
 
Melaksanakan ibadah yang telah disyariatkan oleh Islam 

 
Menegakkan keamanan khususnya dalam melaksanakan ibadah yang telah disharicatkan oleh Islam. Apa 
yang dimaksudkan daripada kenyataan tersebut ialah umat Islam mampu melakukan ibadah fardu dan 
sunat secara terbuka seperti solat berjemaah, pengutipan zakat, kebenaran untuk menunaikan haji, solat 
Jumaat dan seumpamanya tanpa ada rasa takut atau terancam terhadap nyawa, harta dan keluarga mereka. 
Pihak berkuasa juga haruslah mewajibkan rakyat-rakyatnya mengerjakan kesemua ibadah-ibadah fardu 
dan menetapkan hukuman-hukuman yang setimpal kepada golongan yang meninggalkan kewajipan 
mereka di dalam mengerjakan ibadah-ibadah fardu. 
Firman Allah S.W.T bermaksud: 
 

Orang-orang yang Kami teguhkan kedudukan mereka di muka bumi ini, nescaya mereka harus 
mendirikan sembahyang, menunaikan zakat, menyuruh kepada kebaikan dan melarang daripada 
melakukan kemungkaran, dan kepada Allah lah segala urusan diserahkan.5 

 
Daripada ayat ini, dapatlah disimpulkan bahawa pentadbiran dan kepimpinan yang baik ialah kepimpinan 
yang menjaga keharmonian agama, nyawa, akal, keturunan dan harta semua rakyat khususnya umat Islam 
yang ada di dalam negara sekaligus mengamalkan konsep amar macruf dan nahi mungkar. 
 

 

 

 

 

                                                 
4 al-Quran, al-Hadid 57: 25. 
5 al-Quran, al-Hajj 22 :41. 



JGD – Journal of Governance and Development  57 
Vol.6, 2010 (53 - 68) 

 
PEMBAHAGIAN NEGARA (AL-DAWLAH) MENURUT PERSPEKTIF ISLAM 

 
Secara amnya, para ulama telah mengklasifikasikan dan membahagikan negara atau yang lebih dikenali 
sebagai al-Dār ataupun al-Dawlah kepada tiga bahagian seperti berikut: 
 

i. Negara Islam. 
ii. Negara al-Harbiyyah. 
iii. Negara al-cAhdiyyah. 

 
Manakala Jumhūr Fuqahā’ hanya membahagikan negara kepada dua bahagian iaitu negara Islam dan 
negara al-Harbiyyah sahaja (al-Zuhayli 1998: 169). Cuma mereka tidak menafikan mungkin di sana 
terdapat negara selain daripada dua negara tersebut. Pendapat ini berlandaskan dalil yang dipetik dari 
firman Allah S.W.T yang bermaksud: 

 
Sekiranya Allah menghendaki  tentulah Dia akan menjadikan kamu satu umat yang bersatu 
dalam agama Islam akan tetapi Allah menyesatkan sesiapa yang dikehendakinya sesungguhnya 
kamu akan ditanya kelak tentang dengan apa yang kamu kerjakan6. 
 

Sekiranya dilihat kembali, kesemua pembahagian yang dibawa oleh Jumhūr Fuqahā’ dan para ulama 
yang lain tidak disebut secara khusus di dalam al-Qurān mahupun al-Hadīth. Cuma para ulama 
meletakkan pembahagian tersebut berdasarkan praktikal dan realiti penduduk dari zaman berzaman. Ianya 
juga adalah untuk memudahkan para ulama dan umat Islam mengaplikasikan hukum-hukum Islam di 
sesebuah Negara (al-Zuhayli 1998:169). 
 
 

DEFINISI NEGARA ISLAM 
 
Pengertian negara Islam di sisi para ulama secara amnya hampir sama di antara satu dengan yang lain 
cuma terdapat di antara mereka yang mengecilkan skop dan ciri-ciri negara Islam  dan ada juga yang 
meluaskan skop negara Islam. 
 
Definisi para ulama terhadap Negara Islam 

 

Definisi negara Islam jika dilihat daripada apa yang telah ditakrifkan oleh para ulama cukup luas 
maksudnya. Terdapat di sana pendapat yang memaksimakan ciri-ciri dan skop negara Islam dan ada juga 
yang mengecil dan meminimakan skopnya. Namun itu tidak bermakna umat Islam boleh bertelagah dan 
bergaduh untuk mengklasifikasikan negara mereka adalah negara Islam yang tulin ataupun sebaliknya. 
Hal ini adalah kerana umat Islam melalui pakar-pakar agama mempunyai cara untuk mentarjihkan mana-
mana pendapat yang mereka rasa susuai dengan konteks negara masing-masing. Apa yang pasti, 
selagimana definisi negara Islam ini bukan ijmak maka ianya tetap dikira sebagai masalah al-ijtihadiyyah.  
 

(a) Ulama terdahulu yang mendefinisikan Negara Islam antaranya adalah seperti berikut: 
 
Ibn Hajar (t.th: 269) membahagikan negara Islam ”al-Dawlah al-Islāmiyyah” kepada tiga komponen 
penting iaitu: 
 
 

                                                 
6 al-Quran al-Nahl 16: 92  



JGD – Journal of Governance and Development  58 
Vol.6, 2010 (53 - 68) 

 
i. Tanah yang didiami oleh umat Islam pada asalnya dan dipimpin oleh seorang yang beragama 

Islam. Sebagai contoh adalah seperti  apa yang berlaku di  al-Madīnah al-Munawwarah. 
ii. Tanah yang dibuka oleh umat Islam melalui peperangan atau persefahaman. Pada asalnya tanah 

itu didiami oleh orang kafir, selepas kemenangan umat Islam dalam peperangan, golongan yang 
dikira sebagai penduduk asal sebelum ini sanggup dan bersetuju untuk membayar al-Jizyah 
kepada umat Islam bagi membolehkan mereka terus tinggal di tanah yang dibuka itu tadi. 

iii. Negara yang didiami oleh umat Islam dan kemudiannya negara tersebut telah dijajah oleh orang-
orang kafir.  

 
Jika terdapat pada mana-mana negara di muka bumi ini salah satu daripada tiga komponen di atas maka 
ianya boleh dikategorikan  sebagai negara Islam. 
 
Ibn Qayyim (1401H: 266) berpendapat, kebanyakan para ulama antaranya Abu Yusuf mentakrifkan 
Negara Islam sebagai sebuah negara yang didiami oleh majoriti umat Islam dan seterusnya undang-
undang Islam dijalankan, sekiranya undang-undang Islam tidak dijalankan maka negara tersebut bukanlah 
sebuah negara Islam. Apa yang dimaksudkam dengan undang-undang Islam ialah semua tuntutan dan 
kewajipan yang dituntut oleh Islam seperti kewajipan solat, puasa, zakat dan seumpamanya.  
 
Sacdī (1968: 84)  telah menakalkan definisi negara Islam yang telah dinyatakan oleh al-Shāficē 
mendefinisikan negara Islam sebagai sebuah negara yang telah dikuasai oleh umat Islam seperti Bahgdad 
dan Basrah, atau sebuah negara yang rakyatnya telah memeluk agama Islam seperti al-Madinah al-
Munawwarah dan Mesir, ataupun sebuah negara kafir yang telah dibuka oleh umat Islam secara al-Sulh 
manakala non Muslim di dalamnya terus menetap dalam negara tersebut dengan bersyarat serta membayar 
al-Jizyah.  
 
Al-Shawkānī (1985: 575) berpendapat, sebuah Negara Islam dapat dikenali jika semua arahan dan 
larangan syariat Islam dapat dilaksanakan dengan berleluasa, manakala golongan non Muslim yang 
berada di dalam negara itu tidak mampu melaksanakan urusan keagamaan mereka kecuali dengan izin 
pemimpin tertinggi negara. 
 
Al-Sharkhasi (1989: 81) pula telah mengambil pendapat Abu Hanifah yang mengklasifikasikan negara 
Islam sebagai sebuah negara yang umat Islam di dalamnya merasa aman untuk beribadah kepada Allah 
s.w.t dan melakukan semua aktiviti-aktiviti keagamaan yang berkaitan dengan Islam. Jika sebaliknya di 
mana umat Islam tidak merasa aman untuk melakukan ibadah dan aktiviti-aktiviti agama Islam maka 
negara tersebut tidak boleh dinamakan sebagai negara Islam bahkan ia dikategorikan sebagai negara al-
Harbi (Negara Kafir). Pendapat ini dipersetujui oleh ramai para ulama, antaranya Muhammad Abu 
Zahrah, Yusuf al-Qardawi, al-Zuhayli (1998: 168).  
   
Ibn cĀbidīn (1966: 175) menyatakan bahawa sebuah negara kafir akan berubah menjadi negara Islam 
sekiranya tertegaknya hukum-hukum Islam di dalamnya seperti kebebasan menunaikan ibadat solat lima 
waktu, solat Jumaat, hari raya dan sebagainya. Kesemua perkara-perkara tersebut dapat dilaksanakan oleh 
umat Islam dengan bebas dan aman. 
 
Sebuah negara boleh dinisbahkan kepada pengaruh, penguasaan dan orang yang menerajui negara 
tersebut. Sekiranya sebuah negara itu dipengaruhi dan dipimpin oleh orang Islam, maka negara tersebut 
adalah Negara Islam.  

 
Sebuah negara akan diiktiraf sebagai negara Islam jika ia dikuasai oleh undang-undang Islam. Sekiranya 
negara tersebut dikuasai oleh undang-undang kafir maka ia tidak boleh diiktiraf sebagai sebuah negara 
Islam yang tulin (al-Maqdisī 1971: 213). 



JGD – Journal of Governance and Development  59 
Vol.6, 2010 (53 - 68) 

 
Al-Nabahānī (1980: 216) telah mewajibkan di dalam negara Islam dua perkara iaitu perlaksanaan undang-
undang Islam seperti hudud seterusnya keamanan harus dapat dirasai oleh semua umat Islam dan ahl al-
Dhimmah yang berada di dalam negara tersebut. Sekiranya salah satu daripada dua perkara di atas tidak 
dapat dilaksanakan atau kedua-duanya sekali maka negara tersebut tidak boleh dinamakan sebagai negara 
Islam. 
   
(b) Pengklasifikasian Ulama Mucasarah (kontemporari) terhadap Negara Islam 
 
Al-Zuhaylī (1998: 168) menyatakan bahawa negara Islam ialah semua negara yang berada di bawah 
pimpinan atau Sultan yang beragama Islam, manakala undang-undang Islam dan Sharicat Islāmiyyah juga 
haruslah dilaksanakan dengan baik dan teratur. Kesemua umat Islam di dalamnya khususnya pemimpin-
pemimpin negara haruslah (al-Wajib al-Kifā’ī) mempertahankan  negara dan  Sharicat Islāmiyyah sedaya 
yang termampu. Sekiranya tiada seorangpun yang berani mempertahankan negara mereka maka kesemua 
umat Islam yang berada di dalamnya berdosa. Sebagai contoh, Pelestin dikira sebagai negara Islam 
walaupun ianya sekarang cuba dijajah oleh golongan Yahudi. Oleh yang demikian, semua umat Islam di 
dalam Palestin dan di negara Islam yang lain harus berusaha membersihkan negara tersebut daripada 
penjajah Yahudi dan kezaliman mereka.  
 
Negara Islam juga boleh dikatakan sebagai negara-negara Arab dan negara-negara yang telah dibuka oleh 
umat Islam sebelum ini, dan ianya didiami oleh golongan umat Islam di samping mereka menegakkan 
Syariat dan undang-undang Islam dalam pentadbiran dan kehidupan mereka. Selain itu, nama lain yang 
sinonim bagi negara Islam ialah al-Dawlah al-cĀdilah kerana menegakkan keadilan dalam pentadbiran 
sesebuah negara adalah prinsip yang paling penting dalam Islam (al-Zuhaylī 1998: 168).  
 
cAbd al-Karim cUstman (1985: 228) mentakrifkan negara Islam adalah sebuah negara yang berada di 
bawah naungan dan pemerintahan sultan atau ketua negara yang beragama Islam. Sekaligus undang-
undang Islam dilaksanakan di dalam negara tersebut termasuklah hukuman hudud.  
 
Negara Islam di sisi Sayyid Qutub (1994: 298) ialah sebuah negara yang melaksanakan undang-undang 
Islam secara total samada rakyat negara tersebut semuanya beragama Islam ataupun terdapat di dalamnya 
golongan bukan Islam.   
 
Abu Zahrah (1995:88) mendefinisikan Negara Islam adalah negara yang keselamatan dan keamanan 
berpihak kepada umat Islam dan golongan ahl al-Dhimmah. 
 
cAbd al-Qādir cAwdah (1402H:421) menyatakan bahawa Negara Islam adalah negara yang diperintah 
oleh umat Islam dan syariat dan undang-undang Islam dapat dilaksanakan dengan aman dan bebas tanpa 
rasa tertekan. 
 
Al-Būtī (1999:92), Negara Islam haruslah ditadbir oleh umat Islam kerana dengannya akan terlaksana 
syariat dan tersebarnya syiar Islam.   
 
CAbd al-Karim Zaydān (1396H:16), beliau lebih cenderung terhadap pandangan yang menganggap 
Negara Islam mestilah diperintah oleh umat Islam, kerana dengannya akan terlaksanalah syariat dan 
undang-undang Islam di dalam negara tersebut mengikut kebijaksanaan pemimpin.  
 
Daripada penjelasan dan pengklasifikasian yang dibuat oleh para ulama di atas dapatlah disimpulkan 
bahawa takrif dan ciri-ciri negara Islam merupakan perkara yang tidak disepakati oleh para ulama sama 
ada yang terdahulu mahupun yang Mucasarah, dan tiada juga nas-nas qatci yang membincangkan secara 
khusus mengenai negara Islam yang sebenarnya. Namum begitu, ciri-ciri Negara Islam yang diutarakan 



JGD – Journal of Governance and Development  60 
Vol.6, 2010 (53 - 68) 

 
oleh ulama Mucasarah dan ulama terdahulu tidak jauh sangat perbezaannya, kerana terdapat beberapa 
cirri-ciri yang disepakati dan tidak disepakati. Daripada definisi-definisi yang dikemukakan oleh para 
ulama di atas, dapatlah disimpulkan ciri-ciri maksimum sebuah negara Islam, ianya adalah seperti berikut: 
 

i. Negara Islam harus terlaksana di dalamnya syariat dan syiar Islam dengan aman dan bebas. 
ii. Ditadbir oleh al-Imam atau pemerintah yang tergolong daripada umat Islam. 

iii. Keselamatan dan keamanan berpihak kepada umat Islam. 
iv. Undang-undang Islam dilaksanakan secara total dalam kerajaan Islam. 

 
Perkara (i) dan (ii) yang dinyatakan oleh para ulama di atas adalah titik-titik persepakatan antara ulama 
Mucasarah dan ulama-ulama silam. Manakala perkara (iii) dan (iv) adalah merupakan titik perselisihan 
antara ulama dua zaman, kerana ada di antara mereka yang menyebut dan sebahagian yang lain tidak 
menyebutnya. 

 
Justeru itu, masalah ini merupakan masalah ijtihadiyyah yang terhasil daripada ijtihad para pemikir-
pemikir Islam, maka umat Islam mempunyai ruang yang luas untuk memilih pendapat yang paling sesuai 
dan bertepatan dengan maslahat untuk dipraktikkan di negara masing-masing. 
 
Pengkaji berpendapat, bahawa negara Islam adalah sebuah negara yang diduduki oleh kebanyakan umat 
Islam atau majoritinya merupakan umat Islam walaupun terdapat golongan non Muslim yang bernaung di 
bawah kepimpinan Ketua Negara yang beragama Islam. Pendapat Muhammad Abu Zahrah, Yusuf al-
Qadawi, al-Buti dan al-Zuhayli merupakan pendapat yang paling sesuai untuk diguna pakai dalam situasi 
negara majmuk seperti Malaysia yang bersifat berbilang kaum dan agama. Namun tanpa dinafikan dalam 
masa yang sama bahawa Ketua Negara wajib mencari jalan dan sentiasa berusaha untuk menjalankan 
undang-undang Islam secara total.  
 
Hasil dari perbahasan di atas, pengkaji berpendapat ciri-ciri minimum yang perlu terdapat di dalam 
sebuah Negara Islam adalah seperti berikut: 
 

i. Negara tersebut haruslah didiami oleh majoriti umat Islam. 
ii. Ketua Negara dan timbalannya haruslah beragama Islam. 

iii. Pentadbiran negara harus dikuasai oleh umat Islam. 
iv. Syariat Islam bebas dilaksanakan oleh umat Islam dengan penuh keamanan. 
v. Umat Islam berasa aman sejahtera bila berada di dalam negara tersebut. 

 
Manakala ciri-ciri maksimum sebuah Negara Islam ialah perlaksanaan undang-undang Hudud secara 
menyeluruh dengan penuh keadilan. 

 
Walau bagaimanapun, sesebuah Negara Islam berusaha untuk melaksanakan undang-undang yang 
berkaitan dengan Hudud agar mencapai tahap ciri-ciri maksima sebuah Negara Islam.  
 
Penduduk Negara Islam  

 

Sebuah negara yang bergelar negara Islam tidak semestinya diduduki oleh orang Islam semata, akan 
tetapi boleh juga didiami di dalamnya masyarakat-masyarakat bukan Islam yang diiktiraf oleh kerajaan 
akan kerakyatan mereka. Oleh yang demikian, para fuqahā’ telah membahagikan penduduk negara Islam 
kepada tiga golongan iaitu al-Muslimīn, al-Dhimmiyyīn wa al-Musta’minīn.  
 
(a) Al- Muslimīn : Mereka adalah golongan yang beriman dengan ajaran Islam dan menjadikan Islam 
sebagai agama dan undang-undang kehidupan mereka. Dalam masa yang sama, mereka juga terikat 



JGD – Journal of Governance and Development  61 
Vol.6, 2010 (53 - 68) 

 
dengan semua undang-undang yang telah ditetapkan oleh kerajaan negara sama ada ianya berbentuk 
kenegaraan mahupun keagamaan selagimana perkara tersebut tidak bercanggah dengan ajaran Islam.  

 
(b) Al- Dhimmiyyīn : Mereka adalah golongan non Muslim yang tinggal bersama-sama dengan 
masyarakat Islam di negara Islam dengan cAqd al-Dhimmah. Mereka ini telah dibenarkan oleh kerajaan 
yang dipimpin oleh umat Islam untuk menjadi rakyat negara Islam tersebut dengan syarat-syarat yang 
telah ditetapkan oleh Islam. Mereka juga diwajibkan mematuhi segala arahan dan larangan yang 
dikeluarkan oleh pihak kerajaan di negara yang mereka diami itu. Mereka pada mulanya ialah penduduk 
asal kepada negara-negara yang telah dibuka oleh umat Islam melalui peperangan ataupun perjanjian. 
   
Setelah negara berkenaan telah dibuka oleh umat Islam, mereka memohon daripada umat Islam untuk 
terus kekal tinggal di dalam negara yang telah dibuka itu tadi. Sekaligus berada di bawah jagaan umat 
Islam dan mentaati semua undang-undang Islam yang berkaitan dengan mucāmalah, al-mālyiyah, al-
hudūd dan sebagainya kecuali undang-undang yang berkaitan dengan agama seperti al-mīrāth, al-talaq, 
al-zawāj dan sebagainya. Mereka ini hanya cuma perlu membayar cukai atau apa yang dipanggil al-
Jizyah kepada negara Islam yang melindungi mereka.  Firman Allah S.W.T bermaksud:  

 
Perangilah orang-orang yang tidak beriman kepada Allah dan hari akhirat dan mereka juga 
tidak mengharamkan apa yang telah diharamkan oleh Allah dan RasulNya serta tidak beragama 
dengan agama yang benar (iaitu agama Allah), mereka itu adalah orang-orang yang telah 
diutuskan kepada mereka al-kitab sebelum ini, sehinggalah mereka membayar jizyah dengan 

penuh kepatuhan dan tunduk 7 
 
(c)         Al-Musta’minīn: Mereka adalah golongan non muslim yang memasuki negara Islam pada tempoh 
tertentu dan terhad. Kemasukan mereka ke negara Islam bukanlah untuk menjadi penduduk atau menetap 
di dalamnya buat selama-lamanya. Hak-hak mereka samalah seperti golongan ahl al-Dhimmah, di mana 
mereka itu bebas bekerja, berniaga dan mengerjakan amalan dan ajaran agama mereka tanpa ada sebarang 
larangan. Cuma mereka dilarang keras melakukan perkara-perkara yang menjatuhkan maruah negara dan 
umat Islam apatah lagi menghina Islam (cAbd Karim Othman 1985: 232). 
 
 

DEFINISI NEGARA AL-HARBIYYAH 
 
Ia juga dipanggil atau dinamakan sebagai negara kuffar. Kedua-dua dinisbah kepada negara tersebut 
adalah kerana pemerintahannya yang tidak berlandaskan syariat Islam serta ia juga tidak dipimpin oleh 
orang Islam.  
            
Para ulama tidak banyak bercanggah pendapat dalam mendefinisikan Dār al-Harbiyyah atau negara al-
Kuffār sepertimana mereka berselisih pendapat dalam mendefinisikan negara Islam. Pandangan mereka 
terhadap Dār al-Harbiyyah seakan-akan sama. Antaranya adalah seperti berikut: 
 

i. Abu Yusuf  Muhammad bin Hassan menyatakan bahawa negara al-Harbiyyah adalah sebuah 
negara yang mengamalkan undang-undang kuffār secara jelas sekaligus mereka menolak undang-
undang Islam (al-Kasani 1402H: 130).   

ii. Madhab al-Hanbali mendefinisikannya sebagai negara yang banyak mengamalkan sistem 
undang-undang kuffār (al-Mardawi 1989: 121).  

 
 
                                                 
7 al-Quran, al-Taubah 9: 29.  



JGD – Journal of Governance and Development  62 
Vol.6, 2010 (53 - 68) 

 
iii. Ismail Lotfi (1990: 72) mendefinisikan bahawa Dār al-Harbiyyah sebagai negara yang didiami 

oleh golongan bukan Islam dan dipimpin oleh orang daripada golongan mereka sekaligus 
mengamalkan sistem pentadbiran yang tidak selari dengan ajaran Islam. Di dalam negara tersebut 
tiada seorang pun orang Islam yang mengerjakan ibadah dan tuntutan Islam sama ada secara 
tersembunyi mahupun secara terang-terangan. 

  
Kesimpulan daripada definisi di atas itu tadi, menjelaskan bahawa negara al-Harbiyyah adalah 
merupakan sebuah negara yang dipimpin oleh orang kafir yang bukan beragama Islam sekaligus dia 
mengamalkan sistem dan perundangan bukan Islam dalam pentadbiran negara yang dipimpinnya. Oleh 
yang demikian, hal ini menunjukkan bahawa setiap negara yang dipimpin oleh golongan bukan Islam, 
tidak boleh dikategorikan sebagai negara Islam.  

 
 

DEFINISI NEGARA AL-
C
AHDIYYAH 

 

Definisi dari segi bahasa 

 
Dari sudut bahasa ia berasal daripada perkataan cahada-yucahidu-mucahadah yang bermaksud perjanjian 
diplomatic (Al-Munjid fi al-Lughah wa al-cAlam 1987: 535). 
 
Definisi dari segi istilah 

 

Adapun definisi negara  al-cahdiyyah dari sudut istilah pula, terdapat beberapa definisi yan telah diberi 
oleh para ulama. Antaranya adalah seperti berikut:  
 
Al-Tariqi (1414H: 176), sebuah negara yang membuat perjanjian damai dengan negara Islam sama ada 
dengan cara muhcadah ataupun dengan cara persetujuan damai sekaligus memohon agar mereka terus 
tinggal di negara tersebut.  
 
Al-Zuhaylī (1998: 175), ia adalah merupakan sebuah negara yang penduduk Islam di dalamnya terlalu 
menoriti atau tiada langsung, masyarakatnya telah bersetuju untuk berdamai dan membayar cukai tanah 
atau (al-kharaj) kepada umat Islam, tanpa mengambil daripada mereka al-jizyah, ini adalah kerana, 
negara yang mereka diami bukanlah sebuah negara Islam dan mereka juga bukannya berada di dalam 
pemerintahan negara Islam. 
 
Negara al-cAhdiyyah mengikut pendapat mazhab al-Shaficiyyah dan al-Hanabilah, ia bukan sebahagian 
daripada negara Islam mahupun negara al-Harbiyyah (al-Tariqi 1414H: 177 ; al-Mawdūdī 1969: 133). 
Rakyat negara tersebut diwajibkan kepada mereka membayar al-kharaj atau apa yang dikenali sebagai 
cukai tanah kepada pemimpin negara Islam yang menjaminkan keamanan untuk mereka. Jumhūr Fuqahā’ 
berpendapat bahawa negara al-cAhdiyyah adalah sebahagian daripada negara Islam. Ini adalah kerana 
rakyat Negara tersebut telah mendapat janji keamanan (al-Sulh) daripada negara Islam sekaligus mereka 
dikira sebagai ahl al-Dhimmah yang wajib membayar al-jizyah kepada negara Islam (al-Zuhayli 1998: 
176). 
 
Dari apa yang dibincangkan oleh para ulama terhadap negara al-cAhdiyyah dapat disimpulkan bahawa 
rakyat yang berada di dalam negara tersebut wajib membayar cukai tanah yang dikenali sebagai al-
kharaj. Maka untuk menjelaskan lagi maksud sebenar al-kharaj, haruslah diperbincangkan secara ringkas 
definisi, cara pengutipan dan cara pembayaran yang ditetapkan oleh syarak. 
 
 



JGD – Journal of Governance and Development  63 
Vol.6, 2010 (53 - 68) 

 
Al-Kharaj adalah merupakan cukai tanah yang diwajibkan kepada orang kafir yang berada di bawah 
perlindungan pemimpin dan negara Islam, pengambilan adalah mengikut ketetapan ijtihad para mujtahid 
yang muktabar. Manakala sistem pengutipan al-Kharaj pula dikutip daripada penduduk pada dua keadaan 
yang berbeza, ianya adalah seperti berikut (al-Mawardi 1989: 186): 
 
1. Diambil daripada rakyat yang tergolong daripada umat Islam dan juga Ahl al-Dhimmah. Hal ini 

berlaku apabila sebuah negara itu telah dikosongkan oleh penduduknya (Ahl al-Kuffar) akibat 
diserang atau dimasuki oleh tentera Islam. Oleh kerana mereka tidak mampu untuk melawan 
kekuatan umat Islam, mereka telah keluar dan mengosongkan negara tersebut. Maka dengan itu, umat 
Islam mengambil alih tanah dan pemerintahan negara yang telah dikosong itu tadi. Dalam hal ini, 
penduduk Islam atau kafir Dhimmi yang tinggal atau mastautin di dalamnya harus dikenakan cukai 
yang lebih dikenali sebagai  al-Kharaj. 

2. Diambil daripada orang-orang Kafir yang bersetuju untuk berdamai dengan kerajaan Islam serta ingin 
terus kekal menetap di dalam negara asal mereka tanpa mengosong atau keluar daripadanya.  

 
Dari sudut pembayaran cukai al-kharaj pula terbahagi kepada dua situasi berikut: 

 
(a) Pembayaran secara mutlak. Ia berlaku apabila penduduk kuffar melepaskan segala hak pemilikan 

mereka kepada  pemerintah Islam, sekaligus harta-harta tersebut menjadi harta wakaf yang harus 
dipelihara oleh pemerintah tanpa ianya dijual ataupun dimiliki oleh mana-mana pihak. Dalam 
keadaan ini, mereka wajib membayar cukai kepada pemerintah sampailah bila-bila walau selepas itu 
mereka memeluk agama Islam.  

(b) Pembayaran secara muaqat. Hal ini berlaku apabila penduduk asal (Ahl al-Kuffar) Dar al-cAhdiyyah 
bersetuju berdamai dan taat pada arahan-arahan pemerintah Islam dengan membeyar cukai. Mereka 
juga bersetuju untuk terus menjadi pemilik tunggal kepada semua hak milik peribadi mereka tanpa 
menyerahkannya kepada pemerintah Islam. Dalam situasi seperti ini, mereka hanya wajib membayar 
al-Kharaj kepada negara Islam atau pemimpinnya selagimana mereka beragama selain dari agama 
Islam, sekiranya mereka memeluk agama Islam, mereka tidak lagi perlu membayar al-Kharaj 
sepertimana sebelum ini. 

 
Malaysia Negara Islam: Satu sorotan 

 
Hasil daripada definisi tiga jenis negara di atas, dapatlah disimpulkan bahawa, Malaysia adalah salah 
sebuah negara yang boleh diiktiraf sebagai negara Islam. Ini adalah kerana Malaysia dipimpin oleh orang-
orang yang beragama Islam. Ia juga dapat dibuktikan melalui fakta-fakta sejarah yang menunjukkan 
bahawa tidak pernah negara Malaysia selepas kemerdekaan pada tahun 1957 dipimpin (Ketua Negara) 
oleh orang bukan Islam.  
 
Sebagai bukti sejarah juga ialah pelaksanaan undang-undang Islam telahpun terserlah sejak Kesultanan 
Melayu Melaka. Hal ini telah dikupas oleh Abdul Halim El-Muhammady (1998 :145-157) yang 
menyebut perkembangan Islam di Malaysia telah wujud semenjak dahulu lagi dengan adanya Undang-
undang Melaka, Kanun Laut Melaka, Kanun Pahang dan Kanun Kota Setar. Proses ini berterusan 
sehingga kemerdekaan. Ia juga telah memperlihatkan penerimaan cara hidup Islam meskipun di kalangan 
masyarakat kosmopolitan dan penduduk yang berbilang kaum tanpa ada tentangan (Hamid Jusoh, 1992: 
106).  
 
Walaupun Malaysia tidak mengamalkan undang-undang Islam secara keseluruhan, tidak semestinya 
Malaysia bukan negara Islam. Ini kerana jika dilihat, Malaysia telah mengubah sedikit demi sedikit cara 
hidup rakyat dan kepimpinan kerajaan Malaysia ke arah yang lebih baik dan lebih teratur seperti mana 
yang dituntut oleh Islam. Kaedah ada menyebut: 



JGD – Journal of Governance and Development  64 
Vol.6, 2010 (53 - 68) 

 
 
Apa yang tidak mampu dilakukan secara keseluruhan jangan ditinggalkannya secara 
keseluruhan (Ibn Nujaym. 1997: 431). 

  
Kaedah ini  boleh juga dijadikan hujah bahawa Malaysia boleh disifatkan sebagai sebuah negara Islam 
yang mempunyai ciri-ciri minimum. Walaupun  Malaysia buat masa sekarang ini tidak mampu untuk 
melaksanakan undang-undang Islam atau hukum Hudud secara keseluruhan yang disebabkan oleh kesan 
pemikiran penjajah dan rakyatnya juga berbilang agama yang sudah semestinya memerlukan kepada 
penjelasan demi penjelasan terhadap hukum hudud. Namun demikian, kerajaan Malaysia tidak pernah 
sama sekali meninggalkan kesemua hukum-hakam Islam secara total dan juga tidak pernah menganggap 
undang-undang hudud tidak sesuai dilaksanakan di Malaysia, cuma pihak berkuasa hanya memerlukan 
sedikit masa untuk meyakinkan umat Islam dan golongan bukan Islam yang masih diselubungi dengan 
sistem pentadbiran penjajah bahawa undang-undang hudud sesuai untuk dilaksanakan ke atas negara 
majmuk seperti Malaysia. Namun, bagi meyakinkan golongan bukan Islam terhadap keadilan sistem 
perundangan dan pentadbiran Islam, kerajaan sudah mula memperkenalkan sistem-sistem Islam di dalam 
pentadbiran negara, seperti perbankan Islam, pajak gadai Islam (al-Rahn), sistem Undang-undang 
Kekeluargaan Islam dan banyak lagi pelaksanaan-pelaksanaan yang berteraskan syariat Islam.  

 
Bagi merealisasikan hal ini, beberapa sudut sistem pentadbiran dan undang-undang Islam telah 
diketengahkan seterusnya dilaksanakan oleh kerajaan untuk diperkenalkan kepada rakyat Malaysia 
khususnya golongan bukan Islam bahawa sistem pentadbiran dan perundangan Islam sesuai dipraktikkan 
dan sekaligus boleh membawa kepada kemajuan rakyat dan negara ke arah yang lebih gemilang.  Antara 
sistem perundangan dan pentadbiran Islam yang telah dilaksanakan oleh kerajaan adalah seperti berikut: 
 
(a) Dari sudut pendidikan 
 
Kerajaan Malaysia begitu komited terhadap pendidikan rakyat khususnya dalam pendidikan agama Islam. 
Kerajaan sentiasa berusaha dan mencari jalan untuk mempertingkatkan lagi ilmu agama kepada anak-
anak umat Islam yang semakin hanyut ditelan arus kemodenan. Rentetan dari itulah penambahbaikan 
demi penambahbaikan terhadap sistem pendidikan dibuat. Antara penambahbaikan tersebut ialah 
mewujudkan sistem J-QAF iaitu pendidikan Islam bersepadu dari peringkat rendah lagi, dengan sistem ini 
anak-anak yang beragama Islam akan diasuh agar mengkhatam al-Quran sebelum mereka tamat darjah 
enam. Tidak cukup sekadar itu sahaja, institusi-institusi pendidikan tinggi (IPTA/IPTS) yang 
berkonsepkan Islamic studies telah diperkembang dan diperbanyakkan seperti UIAM, USIM, KUIS, 
UNISZA dan banyak lagi yang kesemuanya itu mendapat sambutan yang memberangsangkan oleh rakyat 
Malaysia khususnya yang beragama Islam.  
   
(b) Dari sudut ekonomi 
 
Malaysia merupakan antara negara yang sedang membangun telah memperkenalkan produk-produk 
kewangan Islam dengan menubuhkan Bank Islam pada 1983, kemudian disusuli oleh Bank Muamalat. 
Hari ini Malaysia bukan sahaja bergantung dengan dua buah bank ini sahaja, bahkan terdapat lagi di sana 
puluhan institusi kewangan konvensional yang menawarkan kemudahan perbankan Islam melalui lebih 
daripada 1000 cawangan di seluruh negara. Termasuk dalam sistem ini ialah syarikat broker saham yang 
beroperasi secara Islam, syarikat Takaful Ikhlas/ Nasional dan yang terbaru sekali iaitu sistem pajak gadai 
Islam (al-Rahn) dan  halal hub yang telah dikomersilkan pada tahun 2005 dan 2006.  

 
Kesemua sistem-sistem kewangan Islam di atas mendapat tarikan hebat daripada masyarakat dalam dan 
luar negara sekaligus ia membawa kepada kecemerlangan dan pulangan yang baik tanpa dipengaruhi oleh 
anasir-anasir haram seperti riba, perjudian, penipuan, penindasan dan seumpamanya.  



JGD – Journal of Governance and Development  65 
Vol.6, 2010 (53 - 68) 

 
(c) Dari sudut perundangan 
 
Malaysia sudah lama melaksanakan undang-undang Islam iaitu Undang-undang Pentadbiran Hukum 
Syarak. Hal ini dapat dibuktikan daripada perspektif sejarah. Perundangan ini telah diamalkan di Prasasti 
Terengganu bertarikh 14 Rejab 702H bersamaan 22 Februari 1303M (Syed Naquib al-Attas 1970: 24). Di 
dalam prasasti itu juga diperuntukkan beberapa peraturan berhubung dengan undang-undang jenayah, 
urusniaga dan pentadbiran (Abd Samad Ahmad 1957: 36). Anatara lainnya pula ialah Risalah Hukum 
Kanun Melaka yang ditulis antara 1446-1456M oleh Hang Sidi Ahmad, Undang-undang Laut Melaka 
(R.O Winstedt; Josselin de Jong 1956: 29), Hukum Kanun Pahang 1596 (R.O Winstedt; J.E Kampe 1948: 
1), Undang-undang Kedah 1078H, Hukum Qanun Dato, Star (t.t), Undang-undang Kedah 1199H/1784M 
(R.O Winstedt 1928: 1-44), Kanun Johor 1789 (R.O Winstedt 1977: 171) dan banyak lagi undang-undang 
Islam yang telah diamalkan di negeri-negeri di Tanah Melayu sebelum ini walaupun tidak secara 
menyeluruh (Abd Rahim, Rahimin Affandi 2003: 13). 
 
Oleh kerana itulah usaha-usaha untuk menyelaras dan memperkembangkan undang-undang Islam di 
Mahkamah Syariah di seluruh negara perlu kepada refomasi yang lebih menyeluruh dan harmoni. Konsep 
dan hala tuju perundangan Islam perlu diambil dan diperkukuhkan dengan baik dan teratur. Seterusnya 
konsep tersebut diperjelaskan kepada rakyat yang berbilang kaum dan agama mengikut landasan yang 
betul. Cara ini akan meningkatkan lagi kefahaman rakyat Malaysia terhadap kehebatan sistem 
perundangan Islam dengan pendekatan yang harmonis tanpa mengundang kepada kemudharatan yang 
lebih besar. 

 
Dalam konteks perlembagaan Malaysia, walaupun masih banyak perkara yang bercanggah dengan 
undang-undang yang diluluskan sejak zaman penjajah, akan tetapi usaha demi usaha boleh diambil untuk 
meminda supaya ia kembali selaras dengan kehendak undang-undang Islam. Para sarjana, ulama dan 
umat Islam harus berfikiran positif terhadap penggubalan dan penafsiran Perlembagaan tersebut agar ia 
lebih dekat dengan kehendak Islam ( Mohd Rumaizuddin 2005: 24).  

 
Ahmad bin Ibrahim di dalam kertas kerjanya yang bertajuk: Prinsip-Prinsip Perlembagaan Islam dalam 
Perlembagaan Malaysia (1995: 6) menyatakan bahawa “Cara yang lebih baik ialah dengan memandang 
kepada Perlembagaan Malaysia itu secara positif dan menerimanya dan berusaha melaksanakannya 
supaya menegakkan prinsip-prinsip kerajaan Islam. Wujudnya perlembagaan itu hasil dari perundingan 
dan bertolak ansur antara kaum-kaum di Malaya dan kemudiannya di Malaysia. Kita harus menghormati 
perjanjian yang dicapai itu yang berasaskan kepada bertimbang rasa dan persahabatan antara kaum-kaum. 
Di masa yang sama kita harus mencuba berfikir dan bertindak secara positif dan menggunakan 
Perlembagaan itu supaya menegakkan prinsip-prinsip kerajaan Islam dan di masa yang sama mengambil 
kira kepentingan semua  kaum dan bangsa Malaysia”. 

 
Beliau juga menegaskan bahawa undang-undang Islam harus dikembalikan kepada tempatnya yang asal 
sebagai undang-undang asas dan undang-undang negeri di Malaysia kerana ia merupakan agama rasmi 
bagi negara Malaysia. Oleh itu, kita tidak lagi perlu merujuk kepada undang-undang Inggeris yang sudah 
lapuk dan langsung tidak bertepatan dengan syariat Islam. Namun tidak dinafikan bahawa undang-undang 
yang tidak bercanggah dengan Islam boleh diguna pakai (Ahmad bin Ibrahim 1995: 7).  

    
(d) Dari sudut penghormatan 
 
Malaysia cukup mengambil berat terhadap kehormatan agama dan umat Islam. Tiada siapa yang boleh 
menjatuh atau menghina Islam. Sebarang penghinaan yang dilakukan terhadap Islam akan dikenakan 
tindakan oleh pihak berkuasa sama ada ianya dilakukan oleh umat Islam sendiri ataupun golongan bukan 
Islam. Sebagai contoh, Malaysia melarang rakyatnya khususnya umat Islam meminum arak, berzina, 



JGD – Journal of Governance and Development  66 
Vol.6, 2010 (53 - 68) 

 
berkhalwat, berjudi di khalayak ramai atau secara terang-terangan, kerana perbuatan-perbuatan tersebut 
merupakan satu tohmahan dan kejian terhadap kesucian agama Islam dan prinsip-prinsipnya. 

 
Kesemua fakta dan contoh-contoh di atas menjelaskan bahawa Malaysia merupakan sebuah negara Islam. 
Hasil daripada definisi dan penjelasan di atas, dapatlah disimpulkan bahawa negara Islam ialah sebuah 
negara yang kekuasaannya milik orang Islam, tuntutan-tuntutan Islam dapat dilaksanakan dengan baik, 
manakala umat Islam di dalam negara itu pula bebas mengamalkan ajaran agama dan ibadat-ibadat yang 
disyariatkan oleh Allah S.W.T, mereka juga merasa aman bila berada di dalam negara tersebut walaupun 
di dalamnya terdapat rakyat yang bukan beragama Islam. Kesemua faktor-faktor yang disebutkan di atas 
terdapat di Malaysia. Maka menurut pengkaji tidak salah untuk mengklasifikasikan Malaysia sebagai 
sebuah negara Islam.  
 
Namun begitu, menurut Rahimin Affandi (2003:2) mempunyai satu pendekatan yang lain. Beliau 
beranggapan bahawa Malaysia tidak dinilai sebagai sebuah negara Islam daripada perspektif klasik 
sebagaimana yang telah dibahagi-bahagikan oleh ulama terdahulu, akan tetapi ia dinilai mengikut 
pembahagian moden. Hal ini adalah kerana pembahagian seperti itu telah dibuat semasa Islam sedang 
kemuncak dan ianya tidak lagi releven untuk digunakan pada hari ini. Apatah lagi selepas kemerdekaan 
dan diikuti pula dengan era post-modernisme yang telah mengakibatkan perubahan pembahagian tersebut 
secara total khususnya selepas zaman penjajahan British, Perancis, Sepanyol dan lain-lain kuasa Barat. 
Hasil daripada peristiwa inilah negara umat Islam telah dibahagikan kepada tiga bentuk iaitu: 

 
1. Negara yang menolak undang-undang Islam dan menggunakan undang-undang sekular 

sepenuhnya seperti Turki. 
2. Negara yang mengamalkan undang-undang Islam sepenuhnya seperti Iran. 
3. Negara yang mengamalkan undang-undang Islam dan undang-undang tinggalan penjajah seperti 

Malaysia.   
 
Malaysia juga bukan sebuah negara sekular. Ini adalah kerana terdapat perbezaan yang ketara antara 
konsep negara Islam dan sekular. Ciri-ciri negara sekular adalah seperti berikut (Wan Mohd 2001: 6) : 
 
1. Negara sekular tidak akam mengisytiharkan sebarang agama sebagai agama rasmi negara. 
2. Negara sekular tidak akan memperuntukkan dana negara atau awam untuk membengunkan 

prasarana lembaga dan institusi agama. 
3. Negara sekular tidak akan memperuntukkan dana negara atau awam untuk menganjurkan sistem 

pendidikan yang bersifat keagamaan dalam sistem pendidikan kebangsaan. 
4. Undang-undang negara sekular juga ditentukan sepenuhnya mengikut kehendak golongan 

berkuasa sama ada yang memperolehi kekuasaan melalui ketenteraan, akonomi dan politik atau 
kesemuanya menggunakan kaedah akliah, saintifik dan demokrasi semata tanpa terdapat badan 
penasihat agama. 

 
Justeru, daripada jastifikasi di atas secara jelas menjawab bahawa Malaysia merupakan sebuah negara 
Islam dan bukan negara sekular. Ini adalah kerana ciri-ciri yang terdapat di Malaysia menepati ciri-ciri 
minimum negara Islam, dan tiada langsung ciri-ciri nagara kafir mahupun negara sekular seperti mana 
yang disangka-sangkakan oleh sesetengah pihak. Walau bagaimanapun, ciri-ciri minimum ini akan 
lengkap jika sebahagian daripada sistem politik dan perundangan warisan penjajah British dapat dibuang 
dan digantikan dengan sistem perundangan Islam secara total. Maka penambahbaikan demi 
penambahbaikan harus dilakukan oleh kerajaan untuk menjadikan Malaysia negara Islam yang menepati 
ciri-ciri maksimum sebuah negara Islam.     

 
 



JGD – Journal of Governance and Development  67 
Vol.6, 2010 (53 - 68) 

 
KESIMPULAN 

 
Dari sudut pengertian al-dawlah menurut al-Siyasat al-Sharciyyah, terdapat tiga jenis al-dawlah iaitu al-
Dawlah al-Islamiyyah, al-Harbiyyah dan al-cAhdiyyah. Selepas dilihat secara mendalam terhadap definisi 
dan ciri-ciri al-Dawlah al-Islamiyyah didapati bahawa Malaysia mempunyai ciri-ciri minimum Negara 
Islam sebagaimana yang telah dijelaskan oleh para ulama. Pengkaji juga mendapati bahawa ciri-ciri 
negara Islam terbahagi kepada dua iaitu ciri-ciri minimum dan maksimum.  
 
Ciri-ciri minimum sebuah Negara Islam haruslah ia dipinpin oleh seorang Ketua Negara beragama Islam 
dan pentadbiran negara juga harus dikuasai oleh umat Islam, manakala negara tersebut pula haruslah 
didiami oleh majoriti umat Islam sekaligus  mereka bebas mengamal dan melaksanakan semua tuntutan 
syariat Islam dengan penuh keamanan. Keamanan dan ketenteraman harus dinikmati oleh umat Islam 
apabila mereka berada di dalam negara tersebut. Bagi melengkapkan sebuah negara itu kepada ciri-ciri 
maksimum sebuah negara Islam, maka pelaksanaan hukum hudud secara total haruslah dilaksanakan 
tanpa terkecuali.   
    
Oleh yang demikian, bab ini telah menjelaskan bahawa Malaysia merupakan sebuah negara majmuk dan 
Negara Islam yang menepati ciri-ciri minimum. Mahupun begitu, Malaysia tidak akan kekal dengan tahap 
itu sahaja, akan tetapi usaha-usaha kearah penambahbaikan demi penambahbaikan untuk mencapai tahap 
dan ciri-ciri maksimum sebuah negara Islam yang syumul akan terus dijalankan oleh kerajaan Malaysia.  
 
Manalaka dari sudut komposisi penduduk pula, jelas menunjukkan bahawa Malaysia adalah sebuah 
negara yang bersifat majmuk, didiami oleh pelbagai kaum, agama dan budaya. Oleh kerana Malaysia 
sebuah negara Islam ia telah mengiktiraf hak-hak golongan non Muslim dari banyak aspek seperti hak 
kebebasan mendirikan rumah ibdat, beragama, berpolitik, bersosial dan sebagainya selagimana hak-hak 
tersebut tidak menindas umat Islam serta membawa kemudharatan untuk negara 
 

 

RUJUKAN 
 

Abd Rahim, Rahimin Affandi. (2003). Adakah Malaysia sebuah negara Islam? Jurnal YADIM. Ed. 5. 
Kula Lumpur: Yayasan Dakwah Islamiah Malaysia. 

cAbd al-Karim ibn cUthmān. (1985). Mcaalim al-thqafah al-islamiyyah. Beirūt: Muassat al-Risālah. 
cAbd al-Qādir cAudah. (1402H). Al-Tasyric al-jinaii al-islami muqaranan bain al-qanun al-wadci. 

Thahrān: Muassat al-Bicstah.  
Abu Zahrah, Muhammad. (1995). Al-cAlaqah al-duwaliyyah fi al-islam. Syria: Dar al-Fikr. Dimasq.  
Ahmad bin Ibrahim. (1995). Kertas kerja: Prinsip-prinsip perlembagaan Islam dalam perlembagaan 

Malaysia. Kuala Lumpur: IKIM.  
Al-cAsqalānī, Ahmad ibn cAlī ibn Hajar. (t.th). Fath al-bari bi syarh sohih al-bukhari. Qāherah: 

Maktabah misr.  
Al-Asyqar, Muhammad Sulaymān ibn cAbdullah. (1996). Zubdat al-tafsīr min al-fath al-qadīr. Beirūt: 

Dār al-Muayyid li al-Nasr wa al-Tawzīc.  
Al-Baalbakī Rahi. (1988). Al-Mawrid A modern arabic-english dictionary. Ed. Pertama. Beirūt: Dar al-

cIlmi Li al-Malayin. 
Al-Būtī, Muhammad Sacīd al-Ramadhān. (1999). Al-Jihad fi al-islam. Beirūt: Dār al-Fikr al-Mucasir.  
Al-Jauziyyah, Muhammad ibn Abi Bakr ibn al-Qayyim. (1401H). Ahkam ahl al-zimmah.Tahqīq Subhī 

Soleh. Mesr:  Dār al-Ilmī al-Malayīn. 
Al-Maududī, Abu al-cAla Muhammad ibn al-Husain. (1969). Nazariyyah al-islam wa hadyihi fi al-siasah 

wa al-qanun wa al-dustur. Beirūt: Muassat al-Risalah. 



JGD – Journal of Governance and Development  68 
Vol.6, 2010 (53 - 68) 

 
Al-Maqdisī, Muhammad ibn al-Muflih. (1971). Al-Adab al-syarciyyah wa al-manh al-maciyyah. Riyād: 

Maktabah al-Riyād al-Hadīthah.  
Al-Mawardi. cAli ibn Muhammad. (1989). Al-Ahkam al-sultaniyyah fi al-wilayat al-diyniyyah. Kuwait: 

Maktabah Ibn Taimiyyah.  
Al-Munjid fi al-lughah wa al-calam. (1987). Ed. 34. Beirūt: Dar al-Masyriqiyyah.  
Al-Nabahānī, Taqi al-Dīn. (1980). Al-Shakhsiyyah al-islamiyyah. Beirūt: Dār al-Basyāir.  
Al-Qurā’n. 
Al-Rāzī, Muhamad Ibn Abu Bakr Ibn Abd al-Qādir. (1989). Mukhtar  al-sihhah. Beirūt: Maktabah 

Lubnan.  
Al-Sarkhasī, Muhammad ibn Ahmad Abu Shah. (1989). Al-Mabsut. Beirūt. Dar al-Macrifah.  
Al-Tariqī, cAbdullah ibn Ibrahim. (1414H). Al-Isticanah bighair al-muslimin fi al-fiqh al-islami. Beirūt:  

Dār  al-Kutub al-cIlmiyyah.  
Al-Tariqī, cAbdullah ibn Ibrahim. (1994). Al-Isticanah bighair al-muslimin fi al-fiqh al-islami. Beirūt: 

Muassat al-Risālah. 
Al-Zuhayli, Wahbah. (1998). Tafsir al-munir. Syria: Dar al-Fikr. Dimasq.  
El-Muhammadī, Abdul Halim. (1998). Undang-undang jenayah dalam Islam dan enakmen negeri-negeri. 

Selangor: Fakulti Undang-Undang, Universiti Kebangsaan Malaysia.  
Ibn cAbidīn. (1966). Hasyiyyah radd al-mukhtar. Qāherah: Maktabah cĪsā al-Bābī al-Halabī.  
Ibn Hazm al-Zāhirī. cAlī ibn Ahmad ibn Sacid. (1952).  Al-Mahalli. Qāherah: Maktabah al-Munīriyyah.  
Ibn Nujaym, Zain al-cĀbidīnibn Ibrāhīm. (1997). Al-Bahr al-raiq syarh kanz al-daqaiq. Beirūt: Dār al-

Kutb al-cIlmiyah.  
Hamid Jusoh. (1992). Kedudukan Undang-undang Islam dalam perlembagaan Malaysia: Suatu rujukan 

khas terhadap kes-kes konversi dalam undang-undang keluarga. Kuala Lumpur:  Dewan Bahasa 
dan Pustaka.   

Mohd Rumaizuddin Ghazali. (2005). Islam dan demokrasi di Malaysia. Selangor: Tradisi Ilmu Sdn.Bhd. 
Muhammad Abd al-Qādir. (1986). Al-Nizam al-siasi fi al-islam. Jordan: Dar al-Furqān.  
Nordin Mardiana, Hussiin Hasnah. (t.th). Pengajian Malaysia. Selangor: Fajar Bakti Sdn.Bhd.  
Sacdī, Abu Jaib. (1968). Al-Qamus al-fiqhi lughatan wa al-istilahan. Syria: Dār al-Fikr.   
Sayyid Qutb. (1994). Fi dhilal al-Quran. Qāherah: Dār al-Salam.  
Wan Mohd bin Wan Daud. (2001). Kontroversi negara sekular dan negara Islam: Satu penyelesaian 

dalam al-hikkmah. No.20. Bil.3. Kuala Lumpur. 
Zaydān, Abd al-Karim .(1396H). Ahkam al-dhimmiyyin wa al-musta’minin. Beirūt: Muassat al-Risalah.  
 


