
REKAYASA – Journal of ethics, legal and governance   53                                                           

Vol. 4, 2008 (53 - 68) 

   

   

 

 

Usul Fiqh sebagai Metod Penyelidikan Syariah 
 

Alias Azhar* 
Kolej Undang-Undang, Kerajaan dan Pengajian Antarabangsa,                                

Universiti Utara Malaysia 

  

*Corresponding author; email: az.alias@uum.edu.my 

 

 

ABSTRAK 
 

Pengajian Syariah berasaskan kepada dua unsur utama yang tidak boleh dipisahkan antara satu sama lain. 

Pertama ialah wahyu Allah yang kebenarannya adalah mutlaq dan bersifat muqaddas, seperti yang terdapat di 

dalam al-Quran dan al-Sunnah. Bagaimanapun, untuk berfungsi sebagai peraturan yang mengikat dan sesuai 

dipraktikkan dalam kehidupan manusia secara fitrahnya bersifat boleh-ubah. Wahyu tersebut memerlukan 

kefahaman manusia dalam menanggapi dan mentafsirkan maksudnya. Oleh yang demikian unsur kedua terpenting 

sebagai mekanisme pemangkin keberkesanan pengajian Syariah ialah pemahaman fuqaha terhadap nas-nas 

berkenaan. Keunikan hubungan antara wahyu dan akal serta kefahaman manusia dapat memastikan pengajian 

Syariah sentiasa unggul dan berdaya-saing untuk berkembang. Sehubungan itu, fuqaha atau penyelidik di bidang 

pengajian Syariah berijtihad dan melakukan usaha-usaha penyelidikan dengan meluas. Mereka berijtihad untuk 

memahami nas-nas al-Quran dan al-Sunnah. Usul fiqh digunakan secara berhemah dan berkesan dalam usaha 

membentuk kaedah-kaedah umum untuk direalisasikan pada isu-isu hukum yang lebih khusus atau sebaliknya. 

 

Katakunci: wahyu, muqaddas, fuqaha, mutlak 

 

 

Usul Fiqh as A Methodology of Research in Syariah  
 

ABSTRACT 
 

Syariah Studies is based on two main sources which cannot be separated between one another. First is the devine 

revelations from Allah in which its truth is absolute and is characterised as muqaddas, such as those contained in 

the al-Quran and al-Sunnah. However, to function as a regulation with restrictions and suitable for practice in 

human living is, by natural tendency, subject to changes. Devine revelations require human understanding in 

visualizing its interpretations. Hence, the second important source as an efficient catalizing mechanism for Syariah 

studies is the understanding of fuqaha in the related verses. The uniqueness between devine revelations and mind 

and human understanding can ensure that the Syariah studies is always ideal and competitive for further 

enhancement. In this relation, fuqaha and reseachers in the field of Syariah studies made ijtihad and performed 

research efforts in a wider scope. They made ijtihad for understanding the verses of al-Quran and al-Sunnah. Usul-

fiqh is used frugally and effectively in its effort to  develop a  common  methodology to be realized for more specific 

law issues or otherwise. 

 

Keywords: devine revelation, muqaddas, fuqaha, absolute 

 

 

PENDAHULUAN 
 

Satu perkara yang perlu difahami secara jelas ialah bahawa isi kandungan Syariah Islamiah yang menjadi 

subjek dalam silibus pengajian Syariah bukan bersifat taklifi semata-mata, iaitu menghuraikan tentang 

apa, malah ianya juga bersifat wad ‘i, iaitu yang menghuraikan tentang persoalan bagaimana. Sehubungan 

itu, para fuqaha
1
 membahagikan hukum atau ketentuan Syariah kepada hukum taklifi dan hukum wad ‘i. 



REKAYASA – Journal of ethics, legal and governance   54                                                           

Vol. 4, 2008 (53 - 68) 

   

   

 

 

Hukum taklifi meliputi lima bahagian iaitu wajib, sunat, haram, makruh dan harus. Hukum wad ‘i pula 

melibatkan tiga aspek iaitu sebab, syarat dan halangan. 

 

Pengajian Syariah atau al-Fiqh al-Islami merujuk kepada pengajian fiqh dalam perbincangan ini, 

terbahagi kepada dua bahagian
2
: 

 

Pertama: Hukum fiqh yang tiada ruang bagi unsur pemikiran dan ijtihad manusia seperti hukum bersifat 

muktamad dan umum diketahui dengan mudah berkaitan urusan keagamaan malah tidak ada di kalangan 

mukallaf yang jahil tentangnya. Contohnya, kewajipan solat lima waktu, haram perbuatan zina atau 

hukum yang diistinbat secara langsung daripada nas-nas syara’ tanpa perlu kepada kajian. 

 

Kedua: Hukum fiqh yang membenarkan penggunaan akal pemikiran dan ijtihad fuqaha. Hukum bahagian 

ini lebih banyak berbanding yang pertama. Keperluan ijtihad dalam konteks hukum tersebut berkait rapat 

dengan perkembangan dan perubahan masa, tempat dan situasi. Contohnya, hukum pendermaan organ, 

bayi tabung uji, produk-produk perbankan dan kewangan Islam dan kaedah stunning (renjatan elektrik) 

dalam penyembelihan ayam. 

 

Pada peringkat awal perkembangan, ruang seperti yang tersebut pada bahagian yang kedua berlaku 

melalui proses pemansuhan (al-naskh) sesetengah hukum, termasuk menggantikannya dengan hukum 

yang lebih sesuai
3
. Apabila peringkat ini telah selesai seiring dengan tamatnya penurunan wahyu dan 

wafatnya Rasulullah s.a.w., ruang penyesuaian melalui proses pemansuhan turut terhenti. Walau 

bagaimanapun, terdapat banyak ruang lagi yang masih terbuka. Kelenturan atau fleksibiliti nas dan 

prinsip yang terdapat dalam al-Quran dan al-Sunnah dan juga melalui penghormatan Islam terhadap 

peranan akal dalam menentukan sesuatu
4
. 

 

Semua ini merupakan asas kepada pengajian Syariah yang unggul dalam memantapkan sistem 

pengajiannya untuk menghadapi perkembangan masyarakat manusia yang secara fitrahnya akan 

mengalami perubahan dan keperluan yang berbeza-beza dari semasa ke semasa
5
. Ia secara fitrah bersifat 

fleksibel dan anjal serta bersedia untuk menerima sebarang perubahan demi kemaslahatan umat. 

 

 

OBJEKTIF PENGAJIAN SYARIAH 
 

Realitinya, objektif pengajian Syariah bukan sekadar untuk menentukan halal dan haram ke atas gerak 

laku dan subjek-subjek yang berkaitan kehidupan mukallaf, tetapi juga bermatlamat untuk memajukan 

ketamadunan masyarakat manusia ke arah yang lebih baik di dunia dan di akhirat. 

 

Objektif pengajian Syariah ini sebenarnya wujud perkaitan yang rapat dengan objektif Syariah sama 

seperti yang terkandung dalam agama-agama langit yang lain iaitu untuk menegakkan kebenaran dan 

keadilan dalam masyarakat manusia
6
. Namun wujud jurang perbezaan ketara antara syariah dan agama-

agama sebelumnya atas faktor zaman, kondisi, keperluan dan juga perkembangan sains dan teknologi.
7
 

 

Ini bererti bahawa dalam menentukan nilai dan mencari jalan penyelesaian bagi manusia pengajian 

Syariah terikat dengan prinsip kebenaran dan keadilan. Pada masa sama, perlu disedari bahawa 

masyarakat manusia kini berhadapan dengan pelbagai permasalahan baru, kesan daripada perubahan 

corak kehidupan dan perkembangan sains dan teknologi yang begitu pesat sekaligus lahir satu era yang 

dikenali era Siber.
8
Justeru, pengajian Syariah tidak boleh bersifat statik, sebaliknya perlu progresif dan 

proaktif dalam usaha mencari dan membentuk pelbagai asas penyelidikan dan kajian hukum bagi 

merealisasikan prinsip kebenaran dan keadilan yang sesuai dengan realiti kehidupan masa kini. Pengajian 



REKAYASA – Journal of ethics, legal and governance   55                                                           

Vol. 4, 2008 (53 - 68) 

   

   

 

 

Syariah yang bersifat dinamis, silibusnya turut berkembang pesat dari suatu masa ke suatu masa mengikut 

perkembangan dan peredaran  serta keperluan masyarakat dan bidang pengajian itu sendiri. 

 

 

KONSEP PENGAJIAN SYARIAH 
 

Sejarah perkembangan pengajian Syariah
9
 menunjukkan bahawa pada peringkat awal pengajiannya 

adalah berpusatkan al-Quran, sama ada aspek bacaan atau memahami pengajarannya sebagai panduan 

hidup yang sempurna. Kemudian pengajian itu pula memerlukan kepada penelitian kepada hadis-hadis 

Rasulullah s.a.w. sebagai pentafsiran dan penjelasan yang jitu kepada ayat-ayat yang tidak dapat difahami 

secara langsung daripada al-Quran, atau apabila berlaku pemahaman yang berbeza di antara seseorang 

penganalisis atau pengkaji dengan yang lain. 

 

Kesimpulannya, segala ilmu yang berteraskan pembangunan dan kemodenan masa kini amat diperlukan 

bagi membantu fuqaha mempertingkatkan kefahaman tentang al-Quran dan al-Sunnah. Keperluan ini 

berada pada tahap yang kritikal bagi menjamin kewibaaan fuqaha dan kreadibiliti pengajian Syariah itu 

sendiri
10
. 

 

Sepanjang tempoh masa yang begitu lama, pengajian Syariah telah mewariskan kepada generasi masa 

kini hasil kajian dan penyelidikan serta ijtihad dalam kuantiti yang banyak dan pelbagai. Warisan ilmu 

yang terkumpul ini dijadikan rujukan utama dalam pengajian Syariah. 

 

Fuqaha silam mempunyai persepsi atau kefahaman tersendiri tentang hukum atau ketentuan yang terdapat 

dalam syariah. Kefahaman (fiqh) adalah sesuatu yang sentiasa berkembang mengikut keadaan, 

kemampuan intelektual dan realiti kehidupan semasa
11
. Unsur yang mempengaruhi corak pemikiran 

fuqaha ialah realiti dan keperluan hidup semasa umat Islam pada zaman mereka. Masyarakat ketika itu 

tidak berdepan dengan cabaran sengit yang menyentuh aspek pemikiran dan sistem kehidupan yang serba 

mudah. 

 

Metodologi pengkajian dan penyelidikan dalam pengajian Syariah pada masa tersebut tidak perlu 

dijalankan secara mendalam tentang undang-undang, politik, ekonomi, sosial dan sebagainya amat 

berbeza dengan keperluan masa kini. Pendekatan pengajian Syariah masa kini perlu melalui proses 

reformasi sejajar dengan perkembangan pesat sistem dan pola kehidupan masyarakat, kesan daripada 

ledakan perkembangan sains dan teknologi atau dikenali sebagai era siber
12
. 

 

Sebenarnya, tidak ada jalan pintas untuk menjadikan pengajian Syariah lebih dinamik dan berfungsi 

secara universal dalam konteks dunia masa kini. Generasi sekarang perlu mempelajari segala warisan 

yang ada. Meneliti evolusi dan revolusi zaman dan masyarakat sendiri, mencari segala kepentingan dan 

kebaikan daripada sumber asing yang berautoriti. Melalui pendekatan pengajian bentuk inilah prinsip-

prinsip syariah yang terdapat dalam al-Quran dan al-Sunnah akan sebati dengan nilai-nilai intelektual 

semasa dan realiti masyarakat malah berpotensi melahirkan hasil fiqh atau kajian hukum yang 

berorientasikan tempatan dan mewakili zaman. 

 

Sejak zaman permulaan Islam lagi, fuqaha tidak menghadkan pandangan mereka di bawah tafsiran 

harfiah atau literal. Sebaliknya mereka menghayati nas dalam realiti masyarakat dan mentaliti yang 

dinamis
13
. Oleh itu, walaupun nas tetap abadi dan tidak berubah, fiqh atau hasil penyelidikan Syariah 

terus mengalami transformasi seiring dengan pemikiran dan gaya hidup masyarakat yang mengalami 

proses revolusi dan reformasi. 

 



REKAYASA – Journal of ethics, legal and governance   56                                                           

Vol. 4, 2008 (53 - 68) 

   

   

 

 

Bagi memastikan kejayaan agenda ini, perlu diwujudkan pendekatan pengajian berbentuk kolektif dan 

bersepadu. Pembentukan batas pemikiran yang jelas antara prinsip Syariah yang menjadi asas pemikiran 

dalam menyelesaikan semua persoalan dan warisan fiqh yang lebih merupakan kesepaduan prinsip umum 

syariah dengan realiti sosial dan inteletual semasa. Ini disebabkan, syariah Islam menyediakan prinsip-

prinsip umum
14
 politik, ekonomi, sosial dan sebagainya, sedangkan penyusunan dan penyeliaan 

organisasi perlu diserahkan kepada pemikiran manusia semasa. 

 

Kesimpulannya, pendekatan yang perlu bagi pemantapan pengajian Syariah ialah berbentuk, mendalami 

prinsip-prinsip dogmatik yang terkandung di dalam syariah, mendalami warisan fiqh fuqaha silam, 

mengkaji dan meneliti realiti masyarakat dan dunia sezaman serta memahami sistem kemodenan dan 

kemajuan yang dicapai kini. 

 

 

USUL FIQH SEBAGAI MEKANISME PENYELIDIKAN SYARIAH 
 

Usul fiqh merupakan satu instrumen terpenting dalam pengajian Syariah. Sehubungan itu, Usul fiqh 

adalah suatu ilmu yang unik kerana ia menggabungkan unsur ketuhanan dan kemanusiaan, iaitu wahyu 

dan akal. Keistimewaan ini, menurut Imam Al-Ghazali (m. 506 H) menjadikan ilmu Usul fiqh sebagai 

bidang ilmu yang paling berwibawa, dihormati dan mempunyai kedudukan yang tertinggi dalam hirarki 

silibus pengajian Syariah
15
. 

Ia merupakan suatu bidang ilmu yang berkaitan dengan kaedah-kaedah serta metodologi penyelidikan 

yang membolehkan fuqaha mampu mengetahui dan memahami hukum syara’ yang praktikal berdasarkan 

dalil-dalil yang terperinci
16
. 

 

Bidang ilmu ini adalah koleksi kaedah-kaedah dan prinsip yang menjadi garis panduan kepada fuqaha 

tentang metodologi penghasilan hukum bersumberkan dalil-dalil yang jelas dan soheh secara detail untuk 

diaplikasikan sebagai hukum fiqh
17
. Selain itu, ianya dapat membantu fuqaha melakukan usaha 

ijtihadnya
18
. 

 

Ilmu Usul fiqh juga boleh ditakrifkan sebagai ilmu yang menjadi wacana untuk mengenali tiga perkara 

utama iaitu
19
: 

 

a) mengenali segala sumber perundangan Islam (dalil-dalil fiqh); 

 

b) mengenali kaedah atau metod yang digunakan bagi mengeluarkan hukum, agar           

    terpelihara daripada melakukan kesilapan; 

 

c) mengenali bentuk-bentuk atau sifat-sifat pengistinbatan hukum dan fatwa. 

 

Al-Imam al-Shafi’e yang dianggap sebagai seorang arkitek utama dalam penstrukturan Ilmu Usul fiqh
20
. 

Namun begitu, pada dasarnya kaedah ilmu tersebut telah pun wujud dan diamalkan secara meluas oleh 

kebanyakan fuqaha sejak awal lagi. Sebaliknya, sumbangan yang dimainkan oleh al-Imam al-Shafi’e 

adalah menerangkan dan menjelaskan serta menyusunnya secara sistematik berbanding dengan fuqaha 

sebelumnya
21
. 

 

Al-Risalah karangan al-Imam al-Syafi’e merupakan buku pertama bidang Usul fiqh yang sistematik dan 

teratur
22
. Tema utama yang perbincangannya ialah persoalan hirarki sumber perundangan. Beliau 

mementingkan persoalan tersebut kerana ia menggambarkan metodologi penghasilan dan pemetikan 

hukum yang sebenar. Menurut beliau, hukum mesti dipetik daripada dalil dan sumber yang paling tinggi 

dan berautoriti kemudian diikuti sumber dan dalil yang kedua tertinggi dan seterusnya. 



REKAYASA – Journal of ethics, legal and governance   57                                                           

Vol. 4, 2008 (53 - 68) 

   

   

 

 

Selain itu, al-Risalah juga membincangkan polisi al-Shafi’e berkenaan kedudukan hirarki dan kekuatan 

dalil dalam penentuan hukum syara’. Al-Sunnah misalnya, dibezakan antara Sunnah Mutawatirah yang 

dinamakan khabar al-khassah, al-infirad dan al-wahid
23
. 

 

Pendekatan al-Shafi’e ini walaupun mempunyai ruang untuk perselisihan pendapat, tetapi dalam masa 

yang sama mencerminkan bahawa beliau telah meletakkan asas epistemologi ilmu yang jelas. Menurut 

beliau, sesuatu penghujahan itu boleh diterima sebagai sah sekiranya mengikut nilai epistemologi ilmu 

dan hirarki sumber hukum. Penggunaan al-Qiyas sebagai suatu mekanisme untuk mengeluarkan hukum 

kepada kes baru dengan menyamakan kepada hukum kes yang sedia ada berasaskan persamaan ‘illah, 

perlu berlandaskan struktur epistemologi dalil hukum tertentu kerana al-Qiyas hanyalah far’ (cabang) 

daripada usul yang ada
24
. 

 

Hukum yang lain ialah ijma’, iaitu persetujuan fuqaha selepas wafat Rasulullah s.a.w. dalam perkara-

perkara hukum syara’
25
. Ijma’ sebenarnya tidak pernah berlaku dalam satu majlis persidangan rasmi 

melainkan pada zaman sahabat
26
. Ijma’ dalam sejarah pembinaan hukum adalah berbentuk ijma’ sukuti

27
. 

Dalam erti kata lain, ijma’ ini berlaku apabila satu generasi melihat masa lampau dan mendapati fuqaha 

silam telah bersetuju atas sesuatu pandangan dan ini dinamakan ijma’. Ini berdasarkan kebanyakan kes 

dikatakan ijma’ berasaskan alasan dan hujah bahawa fuqaha silam tidak berselisih pendapat terhadap 

sesuatu fatwa, lantas menjadi ijma’ kepada generasi terkemudian
28
. 

 

Ijma’ bermula dengan pandangan peribadi, iaitu ijtihad dan kemudiannya mendapat tempat dalam 

masyarakat untuk suatu tempoh yang lama
29
. Penerimaan masyarakat terhadap sesuatu fatwa fiqh menjadi 

imuniti kepada fatwa tersebut untuk ia kekal dipraktikkan atau sebaliknya
30
. 

Fenomena ini, sekiranya diteliti daripada perspektif fiqh atau pengajian Syariah secara umum, 

menjelaskan bahawa sesuatu amalan sekiranya tidak bertentangan dengan al-Quran dan al-Sunnah, ia 

akan diaplikasikan dalam masyarakat tanpa sebarang masalah sekaligus menjadi suatu ijma’. Ringkasnya, 

fuqaha dan pelajar pengajian Syariah perlu mengkaji penerimaan masyarakat itu dalam mengenal pasti 

hukum yang dikatakan sudah mencapai tahap ijma’ sukuti. 

 

Polisi dan dasar al-Imam al-Shafi’e ialah beliau tegas mengatakan bahawa al-Quran, al-Sunnah dan ijma’ 

adalah sumber hukum yang mengikut usul lazimah, sedangkan al-Qiyas hanyalah far’ atau cabang yang 

tidak boleh bertentangan dengan usul lazimah
31
. Al-Qiyas merupakan sumber hukum keempat yang 

memainkan peranan penting dalam membentuk kerangka penyelidikan Syariah yang bersifat dinamik. 

 

Al-Qiyas bermaksud menyamakan sesuatu kes atau permasalahan yang tidak ada nas, 

mengadaptasikannya dengan permasalahan yang telah sedia ada hukumnya dengan nas. Persamaan wujud 

disebabkan terdapat persamaan ‘illah di antara dua permasalahan hukum tersebut
32
. 

 

Al-Imam al-Muzani sahabat al-Imam al-Shafi’e menegaskan: 

 

Para fuqaha sejak zaman Rasulullah s.a.w. hingga hari kami ini dan seterusnya tetap 

menggunakan al-qiyas dalam fiqh bagi semua hukum-hakam dalam urusan agama 

mereka. Para fuqaha telah sependapat (ijma’) bahawa perbandingan bagi yang hak itu 

adalah hak, perbandingan bagi yang batil itu adalah batil ,maka sesiapa pun tidak harus 

mengingkari konsep al-qiyas ini kerana ia merupakan penyamaan sesuatu dengan 

sesuatu dan diberikan hukum yang sama dengannya
33
. 

 

Al-Qiyas adalah mekanisme terpenting dalam penyelidikan Syariah umumnya dan usul fiqh khususnya. 

Selain itu, ia memerlukan satu skema dan prosedur aplikasi dan adaptasi yang ketat dan rapi. Al-Qiyas 

berfungsi dalam pengembangan hukum kerana ia menjana proses transmisi hukum yang telah sedia ada 



REKAYASA – Journal of ethics, legal and governance   58                                                           

Vol. 4, 2008 (53 - 68) 

   

   

 

 

dalam teks hukum Islam kepada kes-kes baru yang mempunyai persamaan ‘illah
34
. Kebanyakan hukum-

hukum fiqh terhasil melalui kaedah hukum berteraskan al-Qiyas
35
. 

 

Secara logiknya, isu-isu atau permasalahan hukum yang berlaku adalah tidak terhad, sedangkan 

peruntukan hukum dalam al-Quran dan al-Sunnah bersifat umum dan terhad. Oleh itu, adalah mustahil 

kepada sesuatu yang terhad dapat mengawal sesuatu yang fitrah bersifat tidak terhad
36
.  

Maka di sini jelas peranan dan fungsi Al-Qiyas adalah relevan dalam mengadaptasikan hukum sedia ada 

kepada isu-isu baru dan semasa
37
. 

 

Metod penyelidikan berasaskan al-Qiyas bercirikan rasional akal dalam menentukan hukum fiqh. Kriteria 

rasional akal yang diaplikasikan melalui al-Qiyas hampir sama dengan bidang pengajian yang lain seperti 

sains. Metod pengalaman, percubaan dan teori-teori yang dihasilkan daripada uji kaji di makmal. Sejarah 

telah membuktikan bahawa setiap teori ilmiah tidak mungkin dapat berkembang dan berdaya-saing serta 

berupaya dipraktikkan, sama ada melalui proses evolusi atau revolusi, tanpa didahului oleh uji kaji secara 

empirik ataupun kerja lapangan. Hukum Islam dianggap rasional dan bersistematik kerana asas 

penghujahannya adalah rasional dan bersistematik. Sebab atau alasan hukum adalah asas kepada 

pembentukan hukum berasaskan al-Qiyas. ‘illah adalah satu elemen yang dijadikan Allah s.w.t. sebagai 

satu sebab sesuatu hukum itu wajib, haram dan sebagainya. 

 

Proses untuk mengenal pasti ‘illah dan meletakkannya di sesuatu tempat yang sewajarnya, memerlukan 

pola pemikiran yang rasional dan sistematik. Garis panduan kepada mengenal pasti ‘illah yang 

sebenarnya dipraktikkan berdasarkan masalik al-’illah yang terdiri daripada tiga langkah iaitu, tanqih al-

manat, takhrij al-manat dan tahqiq al-manat yang berbentuk logik
38
. 

 

Tanqih al-manat, iaitu pembersihan dan pemilihan ‘illah perlu diaplikasikan sebagai proses peringkat 

pertama. Proses ini menjadi sandaran dalam mengkaji ‘illah yang tepat dan releven untuk dianggap 

sebagai sebab atau alasan dalam mana-mana hukum menerusi kaedah pemilihan yang teliti. Selepas 

proses tanqih al-manat, ternyata bahwa hanya persetubuhan di siang hari dalam bulan Ramadhan menjadi 

‘illah kepada hukuman kaffarah seperti ketetapan Rasulullah s.a.w.
39
Elemen-elemen lain seperti pelaku, 

bulan Ramadhan dan sebagainya tidak mempunyai kaitan dengan kesalahan tersebut
40
. Justeru, orang 

Islam yang melakukan persetubuhan di siang hari dalam bulan Ramadhan akan dikenakan hukuman 

kaffarah.  

 

Takhrij al-manat adalah proses akal untuk memikirkan dan mengeluarkan elemen-elemen yang mungkin 

menjadi sebab kepada sesuatu hukum itu seperti persetubuhan, bulan puasa, pelaku kesalahan dan 

sebagainya yang difikirkan mempunyai kaitan daripada segi hukum. Ini selalunya melibatkan usaha 

melibatkan usaha pemikiran yang berbentuk ikhalah, munasabah, sabr, taqsim, tard, dawran, syabah dan 

sebagainya yang boleh mengeluarkan ‘illah untuk dibuat pemilihan nanti
41
. Proses penentuan ‘illah ini 

dilakukan setelah melalui proses tanqih al-manat. 

 

Proses peringkat terakhir ialah, tahqiq al-manat. Peringkat ini dijalankan apabila sesuatu ‘illah itu 

diperoleh melalui proses takhrij al-manat dan tanqih al-manat, ‘illah itu harus boleh diaplikasikan dan 

diadaptasikan ke atas kes-kes baru yang dicari hukumnya. Proses ini lebih dikenali sebagai aplikasi ‘illah 

dalam kes-kes baru. 

 

Al-Imam al-Syatibi menjelaskan bahawa proses terakhir ini akan berterusan selama-lamanya kerana 

sekiranya proses ini terhenti, kesannya hukum Islam yang terkandung di dalam perbendaharaan fiqh tidak 

akan berfungsi terhadap permasalahan baru dalam kehidupan manusia
42
. Kenyataan ini amat benar, 

kerana kebanyakan usaha ijtihad dan penyelidikan masa kini adalah berkisarkan proses tahqiq al-manat, 



REKAYASA – Journal of ethics, legal and governance   59                                                           

Vol. 4, 2008 (53 - 68) 

   

   

 

 

iaitu ‘illah telah diketahui namun pelaksanaan ke atas permasalahan baru yang perlu dikaji dan 

dikenalpasti. 

 

Dalam bidang muamalat atau ekonomi, misalnya gharar
43
yang bermaksud ketidakpastian tentang sifat, 

kuantiti dan harga barang serta kesan urusniaga sama ada sebelum, semasa atau selepas proses ‘akad. 

Ianya telah menjadi ‘illah yang boleh membatalkan sesuatu transaksi. Namun sejauhmana elemen ini 

boleh digunakan ke atas kes-kes baru yang lebih kompleks dan memerlukan usaha penyelidikan atau 

ijtihad. Kerana tidak semua yang difikirkan  wujud unsur gharar sebenarnya pasti kewujudan tersebut 

hingga membatalkan transaksi.Sekiranya wujud unsur gharar, kajian perlu dilakukan terhadap kuantiti 

gharar tersebut dibenarkan hukum syara’ atau sebaliknya, kerana setiap transaksi pasti mengandungi 

unsur gharar walau pun sedikit
44
. 

 

Metodologi penyelidikan yang dikembangkan oleh fuqaha, seperti Abu Hamid Al-Ghazali pada abad 

kelima
45
, iaitu metodologi penyelidikan ta’lil dengan sistematik melalui penghuraian terperinci peringkat-

peringkat ta’lil seperti di atas. Dua abad kemudiannya,  penyelidikan diteruskan pula oleh al-Syatibi dan 

dimuatkan dalam kitabnya al-Muwafaqat
46
. Sehingga kini fuqaha kontemporari

47
 turut meneruskan 

kesinambungan budaya penyelidikan berasaskan Usul fiqh sebagai satu gagasan pemantapan sistem 

penyelidikan Syariah. 

 

Fuqaha awal memperkembangkan fiqh berasaskan metodologi penyelidikan melalui kaedah percubaan 

dan kesilapan (trial and error). Konsep dan disiplin ini dimanifestasikan di dalam fatwa-fatwa yang 

terhasil daripada kaedah ijtihad. Ijtihad juga disebut sebagai al-ra’y (pendapat yang sesuai) berpaksikan 

al-Quran dan Sunnah kemudian disesuaikan dengan realiti semasa seterusnya memastikan agar 

pemerintah mempraktikkannya
48
. 

 

Hubungkait ijtihad-qiyas inilah yang difahami oleh al-Shafi’e pengasas disiplin ilmu Usul fiqh. Melalui 

al-Risalah beliau dengan tegas menyatakan bahawa al-ijtihad dan al-Qiyas adalah dua nama dengan satu 

pengertian
49
. Penjelasan hampir sama juga diberikan oleh al-Shahrastani, bahawa ijtihad dan al-Qiyas 

wajib diambil kira agar semua persoalan baru dapat diijtihadkan terhadapnya
50
. Selanjutnya semua bentuk 

perkembangan dan kemajuan individu dan masyarakat di sepanjang sejarah kehidupan manusia dapat 

dimanifestasi berasaskan ketetapan wahyu yang terkandung di dalam al-Quran dan al-Sunnah berserta 

pemahaman manusia terhadapnya. 

 

Dasar falsafah Syariat Islamiah yang paling ulung ialah maslahah, iaitu kepentingan umat Islam dan dasar 

ini dibuktikan dengan jelas bukan sahaja oleh al-Quran dan al-Sunnah tetapi juga oleh sumber-sumber 

hukum yang lain seperti maslahah mursalah, ‘urf (adat) dan sadd al-zara’ (pencegahan daripada berlaku 

kejahatan dan kerosakan). 

 

Hubungan maslahah sebagai dasar pensyariatan dan maslahah mursalah sebagai sumber rujukan fuqaha 

dalam pembinaan hukum berteraskan kaedah usul fiqh adalah terlalu erat dan intim. Maslahah mursalah 

bererti maslahah atau kepentingan yang tidak dibina hukumnya oleh Syara’ dan tidak pula ada dalil yang 

menunjukkan ia diaplikasikan atau dibatalkan
51
. Selain itu, mursalah yang bentuknya tidak terhad ialah 

mursalah yang tidak mendapat sokongan atau bantahan daripada al-Quran dan al-Sunnah, tetapi ia 

mempunyai lebih banyak persamaan dengan maslahah yang diperakui oleh al-Quran dan al-Sunnah
52
. 

 

Maslahah Mursalah begitu penting dalam pengembangan penyelidikan Syariah dan juga bidang 

pengajian lain seperti ekonomi, perdagangan, pengurusan, politik, sosial, sains dan teknologi dan 

sebagainya. Penyelidikan Syariah melalui perspektif usul fiqh, terdapat beberapa aplikasi dan implikasi 

telah berlaku dan diamalkan walaupun tidak mendapat sokongan teks perbendaharaan fiqh yang jelas. 

Sebagai contoh, dalam bidang perubatan moden telah timbul persoalan semasa yang dikenali sebagai 



REKAYASA – Journal of ethics, legal and governance   60                                                           

Vol. 4, 2008 (53 - 68) 

   

   

 

 

pembunuhan rahmat. Pesakit yang sudah mati otaknya dan berada dalam keadaan koma sepanjang hidup 

hanya berdaya untuk hidup kerana alat bantuan pernafasan semata-mata. Tanpa alat tersebut, pernafasan 

dan darah akan terhenti dan dia akan mati. Fuqaha berselisih pendapat sama ada doktor boleh mematikan 

alat tersebut ataupun tidak. Mengikut perspektif ilmu perubatan, mati otak bererti mati. Dalam konteks ini 

fuqaha perlu mengambil kira faktor maslahah dalam mengeluarkan fatwa. Profesor Yusuf al-Qaradhawi 

telah memberikan pandangan bahawa tindakan mematikan alat bantu pernafasan dibenarkan oleh Islam 

kerana ia adalah untuk maslahah pesakit, keluarga dan pesakit-pesakit lain yang memerlukan alat tersebut 

bagi proses perubatan mereka
53
. 

 

Penelitian terhadap teori dan konsep maslahah perlu diketengahkan kerana ia menjadi asas di sebalik nas-

nas Syariah. Sebagai istilah teknikal dalam pengajian Syariah, fuqaha
54
 beranggapan ianya sebagai 

mekanisme utama penyelidikan syariah yang berasaskan usul fiqh. Terutama sekali apabila melibatkan 

perubahan hukum secara khusus dan dinamisme penyelidikan Syariah umumnya. Namun begitu, usaha 

merealisasikan konsep maslahah, aspek epistemologi dan hirarki sumber hukum mesti diikuti supaya 

maslahah yang lebih berunsur kemanusiaan tidak mengatasi peruntukan yang disediakan oleh al-Quran 

dan al-Sunnah secara terang dan qat’i.  

 

Al-Buti menetapkan syarat aplikasi maslahah dalam pembinaan hukum:  

 

Perlaksanaan maslahah mesti di bawah naungan al-din yang terdiri daripada nusus 

yang jelas dan ijma’. Ini bererti konsep maslahah tidak boleh diaplikasikan dalam 

pembinaan hukum fiqh apabila keadaannya bertentangan dengan nas al-Quran, al-

Sunnah, al-Qiyas yang sahih dan ijma’
55
. 

 

Kenyataan dan pandangan di atas secara keseluruhannya adalah tepat dan benar serta tidak dapat 

dinafikan. Ini kerana al-Quran dan Sunnah adalah asas Syariah yang tertinggi dan berautoriti mutlak. 

 

Perbincangan lanjut dan mendalam tentang konsep maslahah adalah penting bagi menzahirkan beberapa 

sumber hukum lain yang menjadi instrumen utama dalam metodologi penyelidikan berasaskan usul fiqh. 

Konsep maslahah adalah menjadi agenda dan subjek penting dalam perbahasan maqasid Syariah. Selain 

itu, ianya terserlah dalam sumber hukum lain yang dikenali dengan ‘urf atau adat dan amalan setempat. 

 

Aspek maslahah turut tercerna dalam konsep ma’al al-tatbiq iaitu kesan daripada sesuatu tindakan. 

Konsep ini juga dikenali dalam usul fiqh sebagai sadd al-zara’ iaitu mencegah perbuatan yang harus 

kerana ditakuti akan membawa kepada kejahatan dan kerosakan. Al-Imam Al-Syatibi menamakannya 

sebagai ma’al al-tatbiq
56
. 

 

Al-Durayni seorang ahli usul fiqh semasa menamakan konsep ma’al al-tatbiq sebagai Istihsan
57
. Secara 

tidak langsung, dapat difahami di sini bahawa konsep maslahah juga menjadi subjek  dalam  Istihsan 

yang merupakan satu doktrin asas sumber rujukan hukum. Ia berperanan mengutamakan objektif hukum 

berbanding teks perbendaharaan hukum fiqh, malah dalam sesetengah kes perundangan, penetapan 

hukuman berdasarkan budi bicara hakim perlu mencapai kepada hukuman yang paling adil dan lebih 

maslahah. 

 

Sifat semula jadi maqasid al-syariah adalah pasti (qat’i). Kepastian ini merujuk kepada status autoriti dan 

kredibiliti serta imuniti maqasid al-syariah. Syariah menganjurkan aktiviti perniagaan, tetapi dalam masa 

yang sama mengharamkan riba
58
. Kepastian di sini, penegahan ke atas riba atas alasan menjaga dan 

memelihara sistem ekonomi daripada eksploitasi dan manipulasi. Ini bertujuan mengelakkan daripada 

berlaku kezaliman manusia
59
 yang menimbulkan kesan negatif kepada sistem ekonomi Islam yang 

berteraskan konsep kesempurnaan, keseimbangan dan keadilan
60
. Jelas di sini, maqasid al-syariah yang 



REKAYASA – Journal of ethics, legal and governance   61                                                           

Vol. 4, 2008 (53 - 68) 

   

   

 

 

terkandung dalam mana-mana hukum yang disyariatkan itu tidak boleh dipertikaikan. Sekiranya prosedur 

atau kaedah urusan yang diwajibkan pasti mempunyai manfaat dan faedah besar dan jika ianya dilarang, 

pasti ada kemudaratan atau keburukan yang mesti dielakkan. 

 

Perkembangan bidang-bidang ilmu lain dalam silibus pengajian Syariah, maqasid al-syariah juga tidak 

muncul secara mendadak. Bahkan mengambil masa yang lama sehingga sampai peringkat tadwin atau 

penyusunan secara sistematik sebagaimana yang terdapat pada masa kini. 

Mekanisme penyelidikan berasaskan maqasid ini diperoleh daripada pelbagai asas dan siri
61
. Pertama 

menerusi nas-nas wahyu yang terkandung di dalam al-Quran dan al-Sunnah. Allah s.w.t. berfirman, 

maksudnya
62
: 

 

Mereka Kami utuskan sebagai rasul-rasul pembawa berita gembira dan pemberi peringatan agar 

tidak alasan bagi manusia untuk membantah Allah sesudah diutuskannya para rasul itu
63
. 

 

Firman Allah yang lain bermaksud
64
: Dan Kami tidak mengutuskan engkau (Muhammad) melainkan agar 

engkau menjadi Rahmat bagi seluruh ‘alam
65
. Begitu juga firman Allah yang bermaksud

66
: agar Dia 

(Allah) menguji siapakah di antara kamu yang lebih baik amalannya; dan banyak lagi ayat-ayat al-

Quran
67
 yang memberikan gambaran jelas berkaitan sebab dan alasan sesuatu ketetapan.  

 

Hadis yang diriwayatkan
68
: 

 

Wahai golongan pemuda sesiapa yang mampu di antara kamu untuk memberi nafkah 

maka berkahwinlah, kerana perkahwinan itu dapat memelihara pandangan mata dan 

menjaga kemaluan. Sesiapa yang tidak mampu pula maka berpuasalah kerana 

sesungguhnya berpuasa itu merupakan pelindung kepadanya. 

 

Metodologi kedua, melalui metod penyelidikan induktif (istiqra’). Kaedah ini kerap kali diaplikasi oleh 

fuqaha
69
melalui kaedah memetik kesimpulan hukum berbentuk umum yang terhasil berasaskan fakta-

fakta khusus. Menurut al-Syatibi
70
 metod ini berasaskan kepada penyelidikan terhadap semua hukum 

Syara’ sama ada yang bersifat kaedah atau furu’. Selain itu, beliau mendakwa bahawa metod induktif ini 

adalah terpakai secara menyeluruh. Misalnya, maqasid al-syariah yang tersirat dalam hukuman kaffarah 

dengan memerdekakan seorang hamba
71
. 

Metod kedua ini memerlukan usaha dan komitmen yang konsisten bagi memperoleh hasil yang berkesan 

dan praktikal. Mungkin ianya agak sukar dilaksanakan oleh fuqaha kerana hukum Syara’, fatwa-fatwa 

dan ijtihad fuqaha tersebar ke seluruh dunia. Walaupun begitu, sehingga kini sukar didapati hukum fiqh 

yang bercanggah dengan maqasid al-syariah. Realiti yang ada hanyalah, perbezaan pentafsiran dan 

kefahaman fuqaha mengenai ‘illat al-hukm
72
, kesannya berlaku perbezaan pendapat mengenai sesuatu 

ketetapan hukum. Hakikatnya kewujudan maqasid al-syariah dalam sesuatu hukum adalah pasti dan tidak 

dapat dinafikan. 

 

Muhammad Hashim Kamali telah memuatkan pendapat beberapa fuqaha yang meneliti tajuk ini dan 

merumuskan bahawa maqasid al-syariah tidak terhad kepada skop topik tertentu sahaja, bahkan 

berkembang mengikut perubahan keadaan. Sebagai contoh hak kebebasan adalah salah satu unsur 

maqasid al-syariah. Selain itu, Yusuf al-Qaradhawi turut menyenaraikan unsur kebajikan untuk negara 

sebagai salah satu di antaranya
73
. 

 

Seperti yang dijelaskan, Syariah Islamiah bertanggungjawab menjaga dan menjamin kepentingan atau 

maslahah manusia. Namun begitu, kepentingan manusia adalah berbeza-beza. Oleh itu, maqasid juga 

mempunyai peringkat atau bahagian yang berbeza-beza selaras dengan bentuk-bentuk kepentingan 

manusia. Teori pembahagian ini pertama kalinya dipelopori oleh Imam al-haramain, al-Juwaini, iaitu guru 



REKAYASA – Journal of ethics, legal and governance   62                                                           

Vol. 4, 2008 (53 - 68) 

   

   

 

 

kepada al-Imam Abu Hamid al-Ghazali, melalui al-Burhan beliau menulis satu bab khas mengenai 

pembahagian ‘illat dan asas-asas Syariah (al-Usul) dan membahagikan maqasid kepada tiga iaitu 

daruriyyah, hajiyyah dan  tahsiniyyah
74
. 

 

Al-Imam al-Ghazali meletakkan maslahah sebagai asas kepada maqasid dan membahagikannya kepada 

tiga sama seperti di atas. Seterusnya menjelaskan al-daruriyyat al-Khams. Al-Ghazali (m. 505H) 

menyatakan bahawa matlamat syariah ke atas manusia adalah berdasarkan lima perkara iaitu bagi 

memelihara agama, diri (nyawa), akal, keturunan dan harta. Setiap perkara yang menjamin lima unsur ini 

terpelihara akan dikategorikan sebagai maslahah. Jika sebaliknya pula, ianya adalah mafsadah dan 

mencegah mafsadah daripada berlaku, juga dikategorikan sebagai maslahah
75
. 

 

Dua abad selepas al-Ghazali, al-Syatibi turut mengajukan gagasan yang hampir sama tanpa dibuat 

modifikasi melalui kitab al-Muwafaqat Fi Usul Al-Syariah
76
. Terdapat juga fuqaha lain yang turut sama 

mengaplikasikan maqasid dalam konteks pembahagiannya kepada tiga bentuk tersebut. Mereka ialah al-

Izz al-Din Abdul Salam, al-Qarafi, Ibn Taymiyah, Ibn Qayyim dan ramai lagi yang turut sama 

berkecimpung dalam mengkaji dan menyelidik serta memperkembangkan ilmu ini
77
. 

 

Perkembangan teori peringkat-peringkat maqasid al-syariah dapat disimpulkan bahawa ianya mempunyai 

tiga peringkat secara horizontal atau menegak. Pertama, peringkat daruriyat. Al-Syatibi menjelaskan 

bahawa al-maqasid al-daruriyyat ialah sesuatu asas yang amat perlu bagi mencapai maslahah hidup di 

dunia dan akhirat. Ia lebih khusus daripada maslahah umum dan keperluannya mencapai tahap yang 

sangat kritikal sehingga memberi kesan negatif dan mengancam termasuk agama, nyawa, harta dan 

kehormatan
78
. Selain itu, al-Syatibi turut menggambarkan sejauhmana kedudukan dan kepentingan 

daruriyyat itu, katanya: 

 

“Sekiranya tidak wujud agama maka tidak ada pembalasan yang ditunggu-tunggu, jika tidak ada 

orang mukallaf maka tidak ada orang yang beramal dengan agama, jika tidak ada keturunan 

maka tidak ada yang hidup dan jika tidak ada harta maka berakhirlah kehidupan
79
”. 

 

Kesimpulannya, maqasid al-daruriyyat terdiri daripada lima perkara dasar mengikut keutamaan daripada 

aspek penjagaan dan pemeliharaannya. Pertama menjaga agama, kedua menjaga nyawa
80
, ketiga menjaga 

akal, keempat menjaga keturunan dan yang terakhir menjaga harta. Terdapat perbezaan pendapat di 

kalangan fuqaha tentang penjagaan al-ird atau kemuliaan diri. Sebahagian daripada fuqaha Usul seperti 

al-Subki, al-Tufi dan al-Shaukani meletakkan al-ird dalam kedudukan keenam berasaskan kategori 

daruriyyat
81
. Tetapi pendapat Ibn ‘Asyur berbeza dengan meletakkan al-ird dalam kategori hajiyyat dan 

pandangan ini sependapat dengan al-Ghazali dan Ibn Hajib
82
. 

 

Proses aplikasi keutamaan al-daruriyyat al-khams, secara teorinya, diutamakan maslahah mengikut 

urutan kepentingan seperti yang telah disebut di atas. Namun begitu, terdapat beberapa kes, fuqaha 

berselisih pendapat. Apabila maslahah pertama iaitu memelihara agama bertembung dengan yang 

lainnya. Mengikut analisa kritis Dr. Muhammad Saad, terdapat dua pertimbangan wajar dalam perkara 

ini
83
: 

 

a) Kepentingan agama diutamakan daripada kepentingan lain seperti maslahah agama   

menduduki peringkat tertinggi berbanding dengan nyawa. Ini adalah pendapat jumhur; 

 

b) Kepentingan nyawa, akal, keturunan dan harta diutamakan daripada agama. Menurut 

pendapat ini, maslahah agama yang berhubung-kait dengan hak Allah s.w.t. perlu 

dikemudiankan berbanding maslahah yang empat berkaitan manusia. Atas alasan; 

pertama, hak Allah diasaskan kepada musamahah dan musahalah, sedangkan hak 



REKAYASA – Journal of ethics, legal and governance   63                                                           

Vol. 4, 2008 (53 - 68) 

   

   

 

 

manusia asasnya tidak dipertikaikan dan sempit. Kedua, tidak memberi kesan mudarat 

kepada Allah sekiranya hilang hakNya, sedangkan manusia akan menerima impak 

kemudaratan apabila haknya luput.  

 

Kesimpulannya, memelihara hak yang memudaratkan tuannya lebih utama daripada hak yang tidak 

memberi kesan kepada tuannya. 

 

Peringkat kedua ialah maqasid hajiyyat, Al-Syatibi menghuraikan peringkat kedua ini bahawa sesuatu 

maqasid yang diperlukan untuk mendapat kelapangan dalam kehidupan dan menghilangkan kesempitan 

yang pada lazimnya boleh membawa kepada kesukaran dan kesusahan tanpanya. Ia berkaitan dengan 

keperluan berbentuk umum dan tidak pula sampai ke peringkat darurah atau tanpanya tidak menjejaskan 

sistem kehidupan manusia pada adatnya
84
. 

 

Huraian di atas dapat difahami bahawa asas kepada maqasid ini ialah menghindarkan kesusahan, 

mempermudahkan ke atas sesuatu dan menyediakan saluran-saluran kesenangan. Secara umumnya, 

hajiyyat bererti ketiadaannya, sedikit sebanyak boleh memberi kesan sampingan kepada sistem kehidupan 

yang lebih selesa atau hilang sebahagian daripada keperluan hidup. Sebagai contoh
85
, apabila manusia 

tidak memperoleh keselesaan dalam urusan ibadat, pasti tidak sempurna ibadat yang dilakukan. Oleh 

yang demikian, wujud rukhsah solat bagi orang yang sakit dan musafir
86
. 

 

Selain itu, prosedur salam, qirad dan mudharabah wujud dalam muamalat dan begitu juga dalam jinayat 

terdapat hukuman gantirugi di dalam pertukangan dan pampasan dikenakan ke atas kaum keluarga
87
. 

Sehubungan itu, fiqh Islam mengaplikasikan konsep dan prinsip menghilangkan kesukaran dan menolak 

kesempitan yang wujud bagi tujuan melancarkan sistem kehidupan tanpa sebarang halangan
88
. 

 

Peringkat ketiga kategori maqasid ialah tahsiniyyat yang bermaksud melakukan sesuatu amalan atau adat 

yang baik dan terpuji serta menjauhi perkara-perkara yang dianggap negatif oleh akal yang waras dan 

sempurna. Ia bersesuaian dengan kehendak maruah dan akhlak yang mulia seperti menjaga kebersihan, 

adab makan, perkara-perkara sunat, jujur, amanah dan sebagainya
89
. Secara mudah, difahami bahawa 

tahsiniyyat terkandung dalam semua unsur yang mendorong kepada kebaikan dan kemuliaan akhlak serta 

nilai-nilai murni dalam kehidupan. Maqasid ini terhasil daripada adaptasi hadis Rasulullah s.a.w.
90
: 

 

Aku diutuskan untuk menyempurnakan kebaikan/kemuliaan akhlak. 

 

Jelas di sini bahawa Syariah mengambil berat tentang pemeliharaan akhlak. Ini membuktikan bahawa 

Islam itu sempurna dan sentiasa mengutamakan maslahah. Bagaimanapun maslahah al-tahsiniyyah jika 

diabaikan, tidak memudaratkan manusia dan tidak pula menjadi satu kesukaran atau kesempitan dengan 

sebab ketiadaannya
91
. Maqasid peringkat ini merupakan penyempurna atau pelengkap kepada sistem 

kehidupan manusia, sekaligus mewujudkan keindahan dan keharmonian dalam hidup. 

 

Selain itu, al-Syatibi turut mengemukakan pendapat bahawa ketiga-tiga peringkat tersebut mempunyai 

penyempurnaannya masing-masing yang disebut sebagai mukammilat. Beliau menegaskan setiap 

peringkat memerlukan penyempurna yang berfungsi dalam keadaan jika ketiadaannya tidaklah 

merosakkan matlamat asal maqasid-maqasid di atas
92
. 

 

 

 

 

 

 



REKAYASA – Journal of ethics, legal and governance   64                                                           

Vol. 4, 2008 (53 - 68) 

   

   

 

 

Di bawah ini disebutkan contoh-contoh penyempurnaan bagi setiap peringkat: 

 

(1) Penyempurna daruriyyat. 

 

a)  Ibadat: Setelah mewajibkan solat bagi menjaga agama, turut disyariatkan azan dan 

iqamah (untuk mengiklan solat), berjemaah, meluruskan saf dan memenuhkan saf. 

 

b) Jinayat: Kewajipan qisas bagi tujuan memelihara nyawa, dalam pada itu disyariatkan 

persamaan dan keadilan dalam perlaksanaannya, agar dilakukan dengan sebaik mungkin dan 

tercapai matlamat keadilan. 

 

c) Sosial: Disyariatkan perkahwinan bagi tujuan memelihara kesucian keturunan, dalam masa 

yang sama turut dikemukakan prosedur memilih pasangan seperti kufu’ sebagai penyempurna 

kepada matlamat perkahwinan untuk membentuk keluarga yang harmoni serta masyarakat 

yang sejahtera. 

 

(2) Penyempurna hajiyyat 

 

Contohnya, apabila Islam mensyariatkan qurban dan aqiqah, dianjurkan pula kaedah pemilihan haiwan 

sembelihan bagi tujuan kesempurnaan ibadah qurban dan aqiqah tersebut. 

  

Walaupun begitu, penggunaan kaedah mukammilat harus menepati dua syarat berikut dalam 

aplikasinya
93
. Pertama, sekiranya mendahulukan mukammilat boleh menghalang daruriyyat maka 

mukammilat akan diabaikan. Sebagai contoh apabila tidak ingin makan bangkai (merupakan tahsiniyyat) 

akan menyebabkan kematian, maka tahsiniyyat akan tersingkir demi memelihara daruriyyat iaitu nyawa. 

Kedua, sekiranya diandaikan bahawa al-asl atau daruriyyat akan terlepas dalam usaha mengejar 

tahsiniyyat/takmillat, maka daruriyyat mesti diutamakan. Misalnya, kontrak jual beli disyariatkan bagi 

tujuan memenuhi hajiyyat, manakala penipuan diharamkan bagi menyempurnakan hajiyyat tersebut. 

Sekiranya mengelakkan berlaku penipuan sehingga menutup perniagaan, maka tindakan itu dianggap 

sebagai melenyapkan al-asl, ia perlu dielakkan. Sebab Islam mengharuskan perniagaan dengan peratus 

gharar al-yasir atau ketidakpastian yang minima
94
. 

 

Setiap peringkat maqasid yang diperbincang di atas bersifat saling melengkapi antara satu sama lain. 

Hajiyyat merupakan pelengkap kepada daruriyyat dan tahsiniyyat pula pelengkap kepada daruriyyat dan 

hajiyyat. Daruriyyat pula mempunyai peringkat keutamaannya tersendiri. Fuqaha menetapkan urutan dan 

tertib yang konsisten iaitu pertama maslahah agama, nyawa, akal, keturunan dan yang terakhir harta. 

Justeru apabila bertembung maslahah nyawa dengan harta perlu diutamakan nyawa. 

 

Tertib ini juga diaplikasikan pada peringkat maslahah daruriyyat, hajiyyat dan tahsiniyyat. Boleh 

disimpulkan bahwa sekiranya berlaku pertentangan dua hukum, asas pertimbangan dalam metodologi 

pengeluaran hukum ialah mengkaji setiap hukum tersebut sama ada memenuhi kehendak peringkat 

daruriyyat, hajiyyat atau tahsiniyyat. Jika salah satu daripadanya memenuhi kehendak daruriyyat, 

didahulukan daruriyyat. Begitulah seterusnya, hajiyyat diutamakan berbanding hajiyyat. 

 

Secara ringkasnya, teori maqasid al-syariah bermaksud satu komponen kaedah, prosedur, peraturan dan 

perbahasan mengenai kesempurnaan Syariah Islamiah yang merangkumi objektif-objektif dan strategi-

strateginya dalam rangka menjamin kebaikan dan menghindarkan keburukan di dunia dan di akhirat. Al-

Tayyibah
95
 bererti kebaikan atau kemaslahatan di dunia, tidak dapat direalisasikan kecuali dengan 

mengaplikasikan kebaikan atau maslahah dan mengelakkan keburukan atau mafsadah. 

 



REKAYASA – Journal of ethics, legal and governance   65                                                           

Vol. 4, 2008 (53 - 68) 

   

   

 

 

 

PENUTUP 
 

Allah s.w.t. telah menegaskan bahawa penciptaan langit, bumi dan perkara-perkara yang terkandung di 

antara keduanya adalah berteraskan kebenaran (al-haq). Konsep kebenaran mutlak ini sebenarnya 

memberikan suatu pengertian yang mendalam tentang kesempurnaan Syariah Islamiah, sekaligus 

mencetuskan keyakinan yang mutlak bahawa seluruh ciptaan Allah ta’ala (termasuk peraturan hidup) 

mempunyai misi dan visi yang agung, iaitu untuk menjamin kepentingan (maslahah) manusia. Hakikat ini 

telah disokong dan didokong oleh fuqaha yang menjalankan kajian dan penelitian terhadap nas-nas al-

Quran, Sunnah dan Syariah Islamiah dalam perbagai bidang seperti ibadat, muamalat,  jenayah, siasah 

dan sebagainya. 

 

Sehubungan itu, aspek mekanisme penyelidikan dalam pengajian Syariah mestilah selari dan seiring serta 

bertepatan dengan konsep dan objektif Syariah Islamiah yang berbentuk ketuhanan dan kemanusiaan. 

Fuqaha yang ingin melakukan penyelidikan hukum terhadap sesuatu kes, perlu memastikan mekanisme 

berteraskan Usul al-Fiqh dan Maqasid al-syariah mengikut struktur epistemologi dan sumber hukum 

hakiki. 

 
                                                           

RUJUKAN 
 
1
 Lihat Al-Khudari, (1992), Usul al-Fiqh, ed. Ke-4, Kaherah:Maktabah al-Sa ‘adah, hlm.42-82 
2
 Mohd. Saleh Ahmad, (1999), Pengantar Syariat Islam, Kuala Lumpur:Pustaka Haji Abdul Majid, hlm.36 
3
 Lihat al-Khudari, (1992), Usul al-Fiqh, ed. Ke-4, Kaherah:Maktabah al-Sa ‘adah, hlm.278-298. 
4
 Rahimin Affandi Abdul Rahim, (2000), Konsep Fiqh Malaysia:Satu Tinjauan Sejarah, dlm, Paizah Ismail, 

&Ridzwan Ahmad, (pngr.), Fiqh Malaysia:Ke Arah Pembinaan Fiqh Tempatan Yang Terkini, Kuala 

Lumpur:Akademi Pengajian Islam,Universiti Malaya, hlm.28. 
5
 Lihat huraian Ibn Khaldun, dalam masalah ini, Muqaddimah, Kaherah, hlm. 35-40. 
6
 Lihat Surah al-Hadid, ayat 25, al-Nisa’ , ayat 58 ,al-Maidah, ayat 8, dan huraian lanjut konsep yang terkandung 

dalam objektif Syariah sila lihat, Ibn al-Qayyim al-Jauziah, (1977), I’lam al-Muwaqqi ‘in an Rabbi al-

‘Alamin,Beirut, jld. 3, hlm. 14. 
7
 Anuar Zaini, (1999), Kemajuan Sains Dan Teknologi:Kesannya Terhadap Perkembangan Hukum Islam Malaysia 

Masa Kini, dlm, Abdul Karim Ali,& Raihanah Azahari (pnyt.), Hukum Islam Semasa Bagi Masyarakat Malaysia 

Yang Membangun, Kuala Lumpur:Akademi Pengajian Islam,Universiti Malaya, hlm.134-141. 
8
 Untuk maklumat lanjut, sila lihat, Othman Yeop Abdullah, (1999), Sosio-Budaya Dalam Pembangunan Multi-

Media, dlm, Multi-Media dan Islam, Kuala Lumpur, hlm.1-14. 
9
 Lihat Jurji Zaydan, (1967), Tarikh al-Tamaddun al-Islami, Jld. 3, Beirut:Dar Al-Maktabat al-Hayat, hlm.42-44. 
10
 Osman Bakar, (1999), Pembentukan Masyarakat Maju Dan Cabarannya Terhadap Pembaharuan Hukum Islam Di 

Malaysia, dlm, Abdul Karim Ali,& Raihanah Azahari,(pnyt.), op-cit, hlm.129-130. 
11
 Mahmood Zuhdi Abdul Majid, (2000) ,Fiqh Malaysia:Konsep Dan Cabaran, dlm, Paizah Ismail,&Ridzwan 

Ahmad, (pngr.), op-cit, hlm.3. 
12
 Huraian lanjut sila lihat, Abdul Jalil Borham, (2000), Fiqh Malaysia Dan Cabarannya Era Siber, dlm, Ibid, 

hlm.299-301. 
13
 Lihat Abu Ubaid, (1970), Al-Amwal, Kaherah:Dar al-Fikr, hlm.324, Al-Jassas, (1993), Al-Ahkam Al-Quran, Jld. 

2, Beirut:Dar al-Fikr, hlm. 152-153. 
14
Lihat Surah-surah, Al-Imran, ayat, 159, Al-Nahl, ayat, 90, Al-Nisa, ayat, 59, Al-Fathir, ayat, 18, Al-Syura, ayat, 

40, Al-Baqarah, ayat, 188, Al-Maidah, ayat, 1-2. 
15
 Al-Ghazali, (t.t.), Al-Mustasfa Min ‘Ilm Al-Usul, Jld.1, cetakan semula, Baghdad:Maktabah Al-Munthanna, 

hlm.3. 
16
 Lihat,Al-Syaukani, (1356 H), Irshad Al-Fuhul, Mesir, hlm.3., Abdul Wahab Khallaf, (1397 H), Ilmu Usul Al-

Fiqh, Kuwait, hlm.12. 



REKAYASA – Journal of ethics, legal and governance   66                                                           

Vol. 4, 2008 (53 - 68) 

   

   

 

 

                                                                                                                                                                                           
17
 Untuk Huraian Lebih Lanjut, Sila Lihat, Hasbi Ash. Shiddieqy, (1973), Pokok-Pokok Pegangan Imam-Imam 

Mazhab Dalam Membina Hukum Islam, Jakarta:Bulan Bintang, hlm.11-12., Zainal Abidin Ahmad, (1975), Usul 

Fiqih, Jakarta:Bulan Bintang, hlm.9-11. 
18
 Yusuf Al-Qaradhawi, (1987), Ijtihad Dalam Syariat Islam:Beberapa Pandangan Analisis Tentang Ijtihad 

Kontemporer,Terj.Achmad Syathori, Jakarta, hlm.46-53. 
19
 Al-Badakhshi, (t.t), Syarh Al-Badakhshi Manahij Al-‘Uqul,Mesir, Jld.1, hlm.13-14., Al-Amidi, (1400 H), Al-

Ihkam Fi Usul Al-Ahkam, Beirut, Jld.1, hlm.8. 
20
 N.J. Coulson, (1964), A History Of Islamic Law, Edinburgh, hlm.53-55. 

21
 Abdullah Alwi Hassan, (1997),P enyelidikan Sebagai Asas Kemantapan Pengajian Syariah, dlm. Mahmood Zuhdi 

Abdul Majid (pngr), Dinamisme Pengajian Syariah, Kuala Lumpur:Berita Publishing, hlm.16-17. 
22
 Ibn. Khallikan, (1968), Ihsan ‘Abbas, (pnyt.), Wafayat Al-A’yan Wa Anba’ Abna’ Abna’ Al-Zaman, Jld.4, 

Beirut:Dar Sadir,hlm.165., N.J. Coulson, op-cit, hlm.60-61. 
23
 Al-Syafii, (t.t.), Ahmad Muhammad Shakir, (pnyt.) Al-Risalah, Beirut,hlm.1000,1010,1260,1816. 

24
 Ibid.,hlm.1482. 

25
 Al-Shaukani, (t.t.), Irshad Al-Fuhul Ila Tahqiq Al-Haqq Min ‘Ilm Al-Usul, Damsyik:Dar Al-Fikr, hlm.71. 

26
 Ibn Hazm, (t.t.), Al-Ihkam Fi Usul Al-Ahkam, Jld.4, Kaherah:Matba’ah Al-Imam, hlm.54. 

27
 Faruki, (1962), Islamic Jurisprudence, Karachi, hlm.71. 

28
 Al-Bukhari, (t.t.), Kashf Al-Asrar ‘An Usul Fakhr Al-Islam Al-Bazdawi, Jld.3, Kaherah:Dar Al-Kitab Al-Islami, 

hlm.262. 
29
 Ahmad Hassan, (1970), The Early Development Of Islamic Jurisprudence ,Pakistan:Islamic Research Institute, 

hlm.157. 
30
 Esposito, (1988), Islam The Straight Path, Oxford University Press, hlm.84. 

31
 Al-Syafii, Al-Risalah, hlm.122-125; Ibtal Al-istihsan ,(1961), Muhammad Zuhri Al-Najjar, (pnyt.), Al-Umm, 

Jld.7 , Kaherah, hlm246-250. 
32
 ‘Abdul Al-Wahhab Khallaf, (1986), Ilmu Usul Al-Fiqh, Kuwait:Dar Al-Qalam, hlm.52. 

33
 Ibn Al-Qayyim, (1973), I’ilam al-Muwaqqi’in, Jld.1, Beirut:Dar Al-Jil, hlm.205. 

34
 Al-Syawkani, (t.t.), Irshad Al-Fuhul, hlm.198. 

35
 Al-Juwaini, (1399 H), ’Abdul Al-‘Aziz Al-Dib, (pnyt.), Al-Burhan Fi usul al-Fiqh, Jld.2, Qatar, hlm.743. 

36
 Muhammad Kamal Hasan, (2001), Intellectual Discourse At The End Of The Second Millennium:Concerns Of A 

Muslim-Malay CEO, Kuala Lumpur, hlm.113-116. 
37
 Sya’ban, (t.t.), Dirasat Hawl Al-Ijma’ Wa Al-Qiyas, Kaherah:Maktabah Al-Nahdagh Al-Misriah, hlm.18. 

38
 Al-Ghazali, (t.t.), Al-Mustasfa Min ‘Ilm Al-Usul, Jld.2, hlm.230-234; Ahmad Hasan, (1983), Modes Of 

Reasoning In Legal Cause (Al-Ijtuhad Fi Al-’illah), Islamic Studies, Bil.22, hlm.72. 
39
 Lihat Al-Bukhari,Sahih Al-Bukhari, Bab Puasa, Jld.2, hlm.236. 

40
 Al-Ghazali,op-cit., hlm.232-233 , 284-285. Perlu disebutkan di sini bahawa ini hanyalah pandangan dalam 

mazhab Shafi’e sahaja. Mazhab Hanafi pula berpendapat bahawa segala perbuatan yang membatalkan puasa dengan 

sengaja seperti makan dan minum dengan sengaja juga dikaffarahkan. Ini membuktikan bahawa ‘illah kepada 

hukuman kaffarah adalah membatalkan puasa dengan sengaja dan bukan hanya persetubuhan sahaja. Rujukan lanjut 

sila lihat:Al-Jassas, (1981), Said Allah Al-Qadhi, (pnyt.), Al-Fuhul Fi Al-Usul, (Abwab Fi Al-Ijtihad Wa Al-Qiyas), 

Lahore, Pakistan:Maktabah Al-‘Illmiah, hlm.138; Al-Dimashqi, (1981), Abdulullah Ibrahim Al-Ansari, 

(pnyt.),Rahmat Al-Ummah Fi Al-Ikhtilaf Al-Aimmah, Qatar,hlm.22.  
41
 Ahmad Hasan, Ibid., hlm.89. 

42
 Al-Syatibi, (t.t), Abdullah Darraz, (pnyt.), Al-Muwafaqat Fi Usul Al-Syariah, Jld.4, (t.pt.), hlm.39-42. 

43
Lihat Al-Sarakhsi, (1978), Kitab Al-Mabsut, Jld.131, Beirut:Dar Al-Ma’rifah ,hlm.2-3;Ibn Taimiah, (t.t.), Al-

Fatawa Al-Kubra, Jld.31, Beirut:Dar Al-Ma’rifah, hlm,415; Ibn Rusyd, op-cit, hlm.105. 
44
 M.A Mannan, (1987), Islamic Economics:Theory And Practice (A Comparative Study), Lahore:SH.Muhammad 

Asyraf, hlm.197. 
45
 Lihat Al-Ghazali, Al-Mustasfa, Jld.2, hlm.296-300. 

46
 Al-Syatibi, Al-Muwafaqat, Jld. iv, hlm.64-70. 

47
 Misalnya, Abu Zahrah, Usul Al-Fiqh, hlm.192-195.; Yusuf Al-Qaradhawi, (1985), Fiqh Al-Zakat, 

Beirut:Muassasah Al-Risalah, hlm.702-705. 
48
 Lihat perbincangan: Abdullah Alwi Hassan, (1991), Al-Shafi’e:Sejarah Hidup Dan Metodologi Mazhab Fiqhnya, 

Dlm., ISLAMIKA IV, Kuala Lumpur, Bahagian Hal-Ehwal Agama Islam, Jabatan Perdana Menteri, hlm.65-68 
49
 Lihat,Al-Shafi’e, Al-Risalah, hlm.22-25. 



REKAYASA – Journal of ethics, legal and governance   67                                                           

Vol. 4, 2008 (53 - 68) 

   

   

 

 

                                                                                                                                                                                           
50
 Al-Shahrastani, (1990), Ahmad Fahmi Muhammad, (pnyt.), Al-Milal Wa Al-Nihal , Jld.1, Dar Al-Kutub Al-

Ilmiah , hlm.210. 
51
 ‘Abdul Wahhab Khallaf, (1986), Ilmu Usul Al-Fiqh, Kuwait:Dar Al-Qalam, hlm.84. 

52
 ‘Abdul Karim Zaydan, (1987), Al-Wajiz Fi Usul Al-Fiqh, Beirut:Muassasah Al-Risalah, hlm.237. 

53
 Al-Qaradhawi, (1993), Fatawa Mu’asirah, Jld.2, Mesir:Dar Al-Wafa’ Li Al-Tiba’ah Wa Al-Nashr Wa Al-Tauzi, 

hlm.529. 
54
 ‘Abdul Karim Zaydan, op-cit, hlm.237.; Al-Buti, (1982), Dawabit Al-Maslahah Fi Al-Syariah Al-Islamiah, Cet. 

IV, Beirut:Muassasah Al-Risalah, hlm.45-61.; Al-Qaradhawi, (1990), Kaifa Nata’amal Ma’a Al-Sunnah:Ma’alim 

Wa Dawabit, Cet.I ,hlm.125. 
55
 Lihat Al-Buti, (1982), Dawabit Al-Maslahah Fi Al-Syariah Al-Islamiah, Cet.IV, Beirut:Muassasah, hlm.61. 

56
 Al-Syatibi, op-cit, Jld.4, hlm.194. 

57
 Al-Durayni, Al-Manahij Al-Usulliah, hlm.5-6. 

58
 Al-Quran, Surah Al-Baqarah, ayat,275. 

59
 Lihat Huraian:  Muhammad Baqir Al-Sadr, (1980), Iqtisaduna, Cet.13, Lubnan:Dar Al-Ta’aruf,  hlm. 247-248 

60
 Yusuf Al-Qaradhawi, (1996), Dawr Al-Qiyam Wa Akhlak Fi Al-Iqtisad Al-Islami,  Cet.1,Beirut:Muassasah Al-

Risalah, hlm. 86. 
61
 Lihat Metod-metod ini dalam: al-Syatibi, Al-Muwafaqat, Jld. 2,  hlm. 4-5.;Al-‘Alim Yusuf Hamid, (1991), Al-

Maqasid Al-‘Ammah Li Al-Syariah Al-Islamiah, Cet. 1,IIIT, Herndon, VA, hlm. 69-72. 
62
 Jabatan Kemajuan Islam Malaysia (JAKIM), (1983), Tafsir Pimpinan Al-Rahman Kepada Pengertian Al-Quran, 

Cet. 6,Kuala Lumpur:Dar Al-Fikr, hlm. 191. 
63
 Al-Quran, Surah Al-Nisa’, ayat. 165. 

64
 JAKIM, op-cit, hlm. 687. 

65
 Al-Quran, Surah Al-Anbiya’, ayat. 107. 

66
 JAKIM, op-cit, hlm. 407. 

67
 Al-Quran, Surah-surah, Al-Hajj, ayat.  39.; Al-Baqarah, ayat. 183.; Al-Maidah, ayat. 6. 

68
 Lihat Muslim,Mukhtasar Sahih Muslim , Bab Al-Nikah, hlm. 207. 

69
 Maklumat lanjut sila lihat:Amir Mu’allim dan Yusdani, (1999), Konfigurasi Pemikiran Hukum Islam, 

Yogyakarta, hlm. 31-33. 
70
 Al-Syatibi, Al-Muwafaqat, Jld. 2, hlm.4-5. 

71
 Lihat Al-Bukhari,Sahih Al-Bukhari, Bab Puasa, Jld.2 ,hlm. 236. 

72
 Lihat Al-Ghazali, Al-Mustasfa, Jld. 2, hlm. 285.;Ibn Rush, (1983), Abdul Halim Muhammad Abdul Halim, 

(pnyt.), Bidayat Al-Mujtahid Wa Nihayat Al-Muqtasid, cet. 2, hlm. 353-354.; Al-Syafii, (1322 H), Al-Um, Jld. 2, 

Mesir:Al-Matba’ah Al-Kubra Al-Amiriah, hlm. 85-86. 
73
 Muhammad Hashim Kamali, The Dignity Of Man, hlm.84-85. 

74
 Lihat Imam Al-Haramain, al-Juwaini, Abu al-Ma’ali, Abdul Malik Ibn ‘Abdullah, Abdul Al’Azim Mahmud Al-

Dib, (pnyt.), (1992), Al-Burhan Fi Usul Al-Fiqh, Cet.1, Jld.2, Al-Mansurah:Dar Al-Wafa, hlm.602-626. 
75
 Al-Ghazali, Al-Mustasfa Min Ilmi Al-Usul, Jld.1 , hlm287. 

76
 Al-Syatibi, Al-Muwafaqat, Jld.2, hlm.7-9. 

77
 ‘Awad Bin Muhammad, Mukhtasar Al-Wajiz Fi Maqasid Al-Tashri’ ,hlm.29 

78
 Al-Syatibi,op-cit, hlm.7-8. 

79
 Ibid.,hlm.18. 

80
 Perlu dijelaskan bahawa menjaga nyawa terdiri daripada dua konteks yang memberikan implikasi berbeza 

terhadap keutamaan penjagaan.Dalam konteks individu diutamakan menjaga nyawa daripada agama,ini termaktub di 

dalam kaedah rukhsah, harus makan yang haram ketika kebuluran hampir mati. Dalam konteks ummah/negara pula, 

didahulukan menjaga agama daripada nyawa, atas dasar tersebut jihad atau peperangan disyariatkan bagi menjaga 

keutuhan ummah dan negara. 
81
 Muhammad Saad Bin Ahmad, Maqasid al-syariah Al-Islamiah, hlm.277. 

82
 Ibid., hlm.280. 

83
 Ibid., hlm.301. 

84
 Al-Syatibi,op-cit, hlm.9-10. 

85
 Ibid., hlm.11. 

86
 Al-Quran, surah al-Nisa’, ayat 101. 

87
 Awad Bin Muhammad, op-cit, hlm.39. 

88
 Al-Quran, Surah Al-Baqarah, ayat 185.; Al-Haj, ayat 78.; Al-Maidah, ayat 6. 



REKAYASA – Journal of ethics, legal and governance   68                                                           

Vol. 4, 2008 (53 - 68) 

   

   

 

 

                                                                                                                                                                                           
89
 Al-Shatibi, op-cit., hlm.9-10. 

90
 Malik, (1989), Muwatta’,Kitab Husn Al-Khuluq, Beirut, hlm.605. 

91
 Muhammad Saad,op-cit, ,hlm.329.  

92
 Al-Syatibi, op-cit, ,hlm.12. 

93
 Ibid, hlm.12-14. 

94
 Muhammad Saad, op-cit, hlm.321. 

95
 Al-Quran, Surah Al-Nahl, ayat 97. 


