REKAYAGSA - Journal of ethics, legal and governance
Vol. 4, 2008 (53 - 68)

Usul Figh sebagai Metod Penyelidikan Syariah

Alias Azhar*

Kolej Undang-Undang, Kerajaan dan Pengajian Antarabangsa,
Universiti Utara Malaysia

*Corresponding author; email: az.alias@uum.edu.my

ABSTRAK

Pengajian Syariah berasaskan kepada dua unsur utama yang tidak boleh dipisahkan antara satu sama lain.
Pertama ialah wahyu Allah yang kebenarannya adalah mutlaq dan bersifat mugaddas, seperti yang terdapat di
dalam al-Quran dan al-Sunnah. Bagaimanapun, untuk berfungsi sebagai peraturan yang mengikat dan sesuai
dipraktikkan dalam kehidupan manusia secara fitrahnya bersifat boleh-ubah. Wahyu tersebut memerlukan
kefahaman manusia dalam menanggapi dan mentafsirkan maksudnya. Oleh yang demikian unsur kedua terpenting
sebagai mekanisme pemangkin keberkesanan pengajian Syariah ialah pemahaman fuqaha terhadap nas-nas
berkenaan. Keunikan hubungan antara wahyu dan akal serta kefahaman manusia dapat memastikan pengajian
Syariah sentiasa unggul dan berdaya-saing untuk berkembang. Sehubungan itu, fugaha atau penyelidik di bidang
pengajian Syariah berijtihad dan melakukan usaha-usaha penyelidikan dengan meluas. Mereka berijtihad untuk
memahami nas-nas al-Quran dan al-Sunnah. Usul figh digunakan secara berhemah dan berkesan dalam usaha
membentuk kaedah-kaedah umum untuk direalisasikan pada isu-isu hukum yang lebih khusus atau sebaliknya.

Katakunci: wahyu, mugaddas, fugaha, mutlak

Usul Figh as A Methodology of Research in Syariah

ABSTRACT

Syariah Studies is based on two main sources which cannot be separated between one another. First is the devine
revelations from Allah in which its truth is absolute and is characterised as muqaddas, such as those contained in
the al-Quran and al-Sunnah. However, to function as a regulation with restrictions and suitable for practice in
human living is, by natural tendency, subject to changes. Devine revelations require human understanding in
visualizing its interpretations. Hence, the second important source as an efficient catalizing mechanism for Syariah
studies is the understanding of fuqaha in the related verses. The uniqueness between devine revelations and mind
and human understanding can ensure that the Syariah studies is always ideal and competitive for further
enhancement. In this relation, fuqaha and reseachers in the field of Syariah studies made ijtihad and performed
research efforts in a wider scope. They made ijtihad for understanding the verses of al-Quran and al-Sunnah. Usul-
figh is used frugally and effectively in its effort to develop a common methodology to be realized for more specific
law issues or otherwise.

Keywords: devine revelation, muqaddas, fugaha, absolute

PENDAHULUAN

Satu perkara yang perlu difahami secara jelas ialah bahawa isi kandungan Syariah Islamiah yang menjadi
subjek dalam silibus pengajian Syariah bukan bersifat taklifi semata-mata, iaitu menghuraikan tentang
apa, malah ianya juga bersifat wad 1, iaitu yang menghuraikan tentang persoalan bagaimana. Sehubungan
itu, para fuqaha' membahagikan hukum atau ketentuan Syariah kepada hukum taklifi dan hukum wad ‘.

53



REKAYASA - Journal of ethics, legal and governance 54

Vol. 4,2008 (53 - 68)

Hukum taklifi meliputi lima bahagian iaitu wajib, sunat, haram, makruh dan harus. Hukum wad % pula
melibatkan tiga aspek iaitu sebab, syarat dan halangan.

Pengajian Syariah atau al-Figh al-Islami merujuk kepada pengajian figh dalam perbincangan ini,
terbahagi kepada dua bahagian:

Pertama: Hukum figh yang tiada ruang bagi unsur pemikiran dan ijtihad manusia seperti hukum bersifat
muktamad dan umum diketahui dengan mudah berkaitan urusan keagamaan malah tidak ada di kalangan
mukallaf yang jahil tentangnya. Contohnya, kewajipan solat lima waktu, haram perbuatan zina atau
hukum yang diistinbat secara langsung daripada nas-nas syara’ tanpa perlu kepada kajian.

Kedua: Hukum figh yang membenarkan penggunaan akal pemikiran dan ijtihad fuqaha. Hukum bahagian
ini lebih banyak berbanding yang pertama. Keperluan ijtihad dalam konteks hukum tersebut berkait rapat
dengan perkembangan dan perubahan masa, tempat dan situasi. Contohnya, hukum pendermaan organ,
bayi tabung uji, produk-produk perbankan dan kewangan Islam dan kaedah stunning (renjatan elektrik)
dalam penyembelihan ayam.

Pada peringkat awal perkembangan, ruang seperti yang tersebut pada bahagian yang kedua berlaku
melalui proses pemansuhan (al-naskh) sesetengah hukum, termasuk menggantikannya dengan hukum
yang lebih sesuai’. Apabila peringkat ini telah selesai seiring dengan tamatnya penurunan wahyu dan
wafatnya Rasulullah s.a.w., ruang penyesuaian melalui proses pemansuhan turut terhenti. Walau
bagaimanapun, terdapat banyak ruang lagi yang masih terbuka. Kelenturan atau fleksibiliti nas dan
prinsip yang terdapat dalam al-Quran dan al-Sunnah dan juga melalui penghormatan Islam terhadap
peranan akal dalam menentukan sesuatu’.

Semua ini merupakan asas kepada pengajian Syariah yang unggul dalam memantapkan sistem
pengajiannya untuk menghadapi perkembangan masyarakat manusia yang secara fitrahnya akan
mengalami perubahan dan keperluan yang berbeza-beza dari semasa ke semasa’. Ia secara fitrah bersifat
fleksibel dan anjal serta bersedia untuk menerima sebarang perubahan demi kemaslahatan umat.

OBJEKTIF PENGAJIAN SYARIAH

Realitinya, objektif pengajian Syariah bukan sekadar untuk menentukan halal dan haram ke atas gerak
laku dan subjek-subjek yang berkaitan kehidupan mukallaf, tetapi juga bermatlamat untuk memajukan
ketamadunan masyarakat manusia ke arah yang lebih baik di dunia dan di akhirat.

Objektif pengajian Syariah ini sebenarnya wujud perkaitan yang rapat dengan objektif Syariah sama
seperti yang terkandung dalam agama-agama langit yang lain iaitu untuk menegakkan kebenaran dan
keadilan dalam masyarakat manusia’. Namun wujud jurang perbezaan ketara antara syariah dan agama-
agama sebelumnya atas faktor zaman, kondisi, keperluan dan juga perkembangan sains dan teknologi.’

Ini bererti bahawa dalam menentukan nilai dan mencari jalan penyelesaian bagi manusia pengajian
Syariah terikat dengan prinsip kebenaran dan keadilan. Pada masa sama, perlu disedari bahawa
masyarakat manusia kini berhadapan dengan pelbagai permasalahan baru, kesan daripada perubahan
corak kehidupan dan perkembangan sains dan teknologi yang begitu pesat sekaligus lahir satu era yang
dikenali era Siber.*Justeru, pengajian Syariah tidak boleh bersifat statik, sebaliknya perlu progresif dan
proaktif dalam usaha mencari dan membentuk pelbagai asas penyelidikan dan kajian hukum bagi
merealisasikan prinsip kebenaran dan keadilan yang sesuai dengan realiti kehidupan masa kini. Pengajian



REKAYAGSA - Journal of ethics, legal and governance
Vol. 4, 2008 (53 - 68)

Syariah yang bersifat dinamis, silibusnya turut berkembang pesat dari suatu masa ke suatu masa mengikut
perkembangan dan peredaran serta keperluan masyarakat dan bidang pengajian itu sendiri.

KONSEP PENGAJIAN SYARIAH

Sejarah perkembangan pengajian Syariah’ menunjukkan bahawa pada peringkat awal pengajiannya
adalah berpusatkan al-Quran, sama ada aspek bacaan atau memahami pengajarannya sebagai panduan
hidup yang sempurna. Kemudian pengajian itu pula memerlukan kepada penelitian kepada hadis-hadis
Rasulullah s.a.w. sebagai pentafsiran dan penjelasan yang jitu kepada ayat-ayat yang tidak dapat difahami
secara langsung daripada al-Quran, atau apabila berlaku pemahaman yang berbeza di antara seseorang
penganalisis atau pengkaji dengan yang lain.

Kesimpulannya, segala ilmu yang berteraskan pembangunan dan kemodenan masa kini amat diperlukan
bagi membantu fugaha mempertingkatkan kefahaman tentang al-Quran dan al-Sunnah. Keperluan ini
berada pada tahap yang kritikal bagi menjamin kewibaaan fuqaha dan kreadibiliti pengajian Syariah itu
sendiri'.

Sepanjang tempoh masa yang begitu lama, pengajian Syariah telah mewariskan kepada generasi masa
kini hasil kajian dan penyelidikan serta ijtihad dalam kuantiti yang banyak dan pelbagai. Warisan ilmu
yang terkumpul ini dijadikan rujukan utama dalam pengajian Syariah.

Fuqgaha silam mempunyai persepsi atau kefahaman tersendiri tentang hukum atau ketentuan yang terdapat
dalam syariah. Kefahaman (figh) adalah sesuatu yang sentiasa berkembang mengikut keadaan,
kemampuan intelektual dan realiti kehidupan semasa''. Unsur yang mempengaruhi corak pemikiran
fuqaha ialah realiti dan keperluan hidup semasa umat Islam pada zaman mereka. Masyarakat ketika itu
tidak berdepan dengan cabaran sengit yang menyentuh aspek pemikiran dan sistem kehidupan yang serba
mudah.

Metodologi pengkajian dan penyelidikan dalam pengajian Syariah pada masa tersebut tidak perlu
dijalankan secara mendalam tentang undang-undang, politik, ekonomi, sosial dan sebagainya amat
berbeza dengan keperluan masa kini. Pendekatan pengajian Syariah masa kini perlu melalui proses
reformasi sejajar dengan perkembangan pesat sistem dan pola kehidupan masyarakat, kesan daripada
ledakan perkembangan sains dan teknologi atau dikenali sebagai era siber'”.

Sebenarnya, tidak ada jalan pintas untuk menjadikan pengajian Syariah lebih dinamik dan berfungsi
secara universal dalam konteks dunia masa kini. Generasi sekarang perlu mempelajari segala warisan
yang ada. Meneliti evolusi dan revolusi zaman dan masyarakat sendiri, mencari segala kepentingan dan
kebaikan daripada sumber asing yang berautoriti. Melalui pendekatan pengajian bentuk inilah prinsip-
prinsip syariah yang terdapat dalam al-Quran dan al-Sunnah akan sebati dengan nilai-nilai intelektual
semasa dan realiti masyarakat malah berpotensi melahirkan hasil figh atau kajian hukum yang
berorientasikan tempatan dan mewakili zaman.

Sejak zaman permulaan Islam lagi, fugaha tidak menghadkan pandangan mereka di bawah tafsiran
harfiah atau literal. Sebaliknya mereka menghayati nas dalam realiti masyarakat dan mentaliti yang
dinamis". Oleh itu, walaupun nas tetap abadi dan tidak berubah, figh atau hasil penyelidikan Syariah
terus mengalami transformasi seiring dengan pemikiran dan gaya hidup masyarakat yang mengalami
proses revolusi dan reformasi.

55



REKAYASA - Journal of ethics, legal and governance 56

Vol. 4,2008 (53 - 68)

Bagi memastikan kejayaan agenda ini, perlu diwujudkan pendekatan pengajian berbentuk kolektif dan
bersepadu. Pembentukan batas pemikiran yang jelas antara prinsip Syariah yang menjadi asas pemikiran
dalam menyelesaikan semua persoalan dan warisan figh yang lebih merupakan kesepaduan prinsip umum
syariah dengan realiti sosial dan inteletual semasa. Ini disebabkan, syariah Islam menyediakan prinsip-
prinsip umum'® politik, ekonomi, sosial dan sebagainya, sedangkan penyusunan dan penyeliaan
organisasi perlu diserahkan kepada pemikiran manusia semasa.

Kesimpulannya, pendekatan yang perlu bagi pemantapan pengajian Syariah ialah berbentuk, mendalami
prinsip-prinsip dogmatik yang terkandung di dalam syariah, mendalami warisan figh fuqaha silam,
mengkaji dan meneliti realiti masyarakat dan dunia sezaman serta memahami sistem kemodenan dan
kemajuan yang dicapai kini.

USUL FIQH SEBAGAI MEKANISME PENYELIDIKAN SYARIAH

Usul figh merupakan satu instrumen terpenting dalam pengajian Syariah. Sehubungan itu, Usul figh
adalah suatu ilmu yang unik kerana ia menggabungkan unsur ketuhanan dan kemanusiaan, iaitu wahyu
dan akal. Keistimewaan ini, menurut Imam Al-Ghazali (m. 506 H) menjadikan ilmu Usul figh sebagai
bidang ilmu yang paling berwibawa, dihormati dan mempunyai kedudukan yang tertinggi dalam hirarki
silibus pengajian Syariah".

Ia merupakan suatu bidang ilmu yang berkaitan dengan kaedah-kaedah serta metodologi penyelidikan
yang membolehkan fuqgaha mampu mengetahui dan memahami hukum syara’ yang praktikal berdasarkan
dalil-dalil yang terperinci'’.

Bidang ilmu ini adalah koleksi kaedah-kaedah dan prinsip yang menjadi garis panduan kepada fuqaha
tentang metodologi penghasilan hukum bersumberkan dalil-dalil yang jelas dan soheh secara detail untuk
diaplikasikan sebagai hukum figh'’. Selain itu, ianya dapat membantu fugaha melakukan usaha
ijtihadnya'®.

Ilmu Usul figh juga boleh ditakrifkan sebagai ilmu yang menjadi wacana untuk mengenali tiga perkara
utama iaitu'”:

a) mengenali segala sumber perundangan Islam (dalil-dalil figh);

b) mengenali kaedah atau metod yang digunakan bagi mengeluarkan hukum, agar
terpelihara daripada melakukan kesilapan;

c) mengenali bentuk-bentuk atau sifat-sifat pengistinbatan hukum dan fatwa.

Al-Imam al-Shafi’e yang dianggap sebagai seorang arkitek utama dalam penstrukturan Ilmu Usul figh®.
Namun begitu, pada dasarnya kaedah ilmu tersebut telah pun wujud dan diamalkan secara meluas oleh
kebanyakan fuqaha sejak awal lagi. Sebaliknya, sumbangan yang dimainkan oleh al-Imam al-Shafi’e
adalah menerangkan dan menjelaskan serta menyusunnya secara sistematik berbanding dengan fugaha
sebelumnya®'.

Al-Risalah karangan al-Imam al-Syafi’e merupakan buku pertama bidang Usul/ figh yang sistematik dan
teratur’>. Tema utama yang perbincangannya ialah persoalan hirarki sumber perundangan. Beliau
mementingkan persoalan tersebut kerana ia menggambarkan metodologi penghasilan dan pemetikan
hukum yang sebenar. Menurut beliau, hukum mesti dipetik daripada dalil dan sumber yang paling tinggi
dan berautoriti kemudian diikuti sumber dan dalil yang kedua tertinggi dan seterusnya.



REKAYAGSA - Journal of ethics, legal and governance
Vol. 4, 2008 (53 - 68)

Selain itu, al-Risalah juga membincangkan polisi al-Shafi’e berkenaan kedudukan hirarki dan kekuatan
dalil dalam penentuan hukum syara’. Al-Sunnah misalnya, dibezakan antara Sunnah Mutawatirah yang
dinamakan khabar al-khassah, al-infirad dan al-wahid” .

Pendekatan al-Shafi’e ini walaupun mempunyai ruang untuk perselisihan pendapat, tetapi dalam masa
yang sama mencerminkan bahawa beliau telah meletakkan asas epistemologi ilmu yang jelas. Menurut
beliau, sesuatu penghujahan itu boleh diterima sebagai sah sekiranya mengikut nilai epistemologi ilmu
dan hirarki sumber hukum. Penggunaan al-Qiyas sebagai suatu mekanisme untuk mengeluarkan hukum
kepada kes baru dengan menyamakan kepada hukum kes yang sedia ada berasaskan persamaan ‘illah,
perlu berlandaskan struktur epistemologi dalil hukum tertentu kerana al-Qiyas hanyalah far’ (cabang)
daripada usul yang ada®.

Hukum yang lain ialah ijma’, iaitu persetujuan fuqaha selepas wafat Rasulullah s.a.w. dalam perkara-
perkara hukum syara’®. Ijma’ sebenarnya tidak pernah berlaku dalam satu majlis persidangan rasmi
melainkan pada zaman sahabat®. [jma’ dalam sejarah pembinaan hukum adalah berbentuk ijma’ sukuti*’.
Dalam erti kata lain, ijma’ ini berlaku apabila satu generasi melihat masa lampau dan mendapati fuqaha
silam telah bersetuju atas sesuatu pandangan dan ini dinamakan ijma’. Ini berdasarkan kebanyakan kes
dikatakan ijma’ berasaskan alasan dan hujah bahawa fuqaha silam tidak berselisih pendapat terhadap
sesuatu fatwa, lantas menjadi ijma’ kepada generasi terkemudian®®.

Ijma’ bermula dengan pandangan peribadi, iaitu ijtihad dan kemudiannya mendapat tempat dalam
masyarakat untuk suatu tempoh yang lama®. Penerimaan masyarakat terhadap sesuatu fatwa figh menjadi
imuniti kepada fatwa tersebut untuk ia kekal dipraktikkan atau sebaliknya™.

Fenomena ini, sekiranya diteliti daripada perspektif figh atau pengajian Syariah secara umum,
menjelaskan bahawa sesuatu amalan sekiranya tidak bertentangan dengan al-Quran dan al-Sunnah, ia
akan diaplikasikan dalam masyarakat tanpa sebarang masalah sekaligus menjadi suatu ijma’. Ringkasnya,
fuqaha dan pelajar pengajian Syariah perlu mengkaji penerimaan masyarakat itu dalam mengenal pasti
hukum yang dikatakan sudah mencapai tahap ijma’ sukuti.

Polisi dan dasar al-Imam al-Shafi’e ialah beliau tegas mengatakan bahawa al-Quran, al-Sunnah dan ijma’
adalah sumber hukum yang mengikut usul lazimah, sedangkan al-Qiyas hanyalah far’ atau cabang yang
tidak boleh bertentangan dengan usul lazimah®'. Al-Qiyas merupakan sumber hukum keempat yang
memainkan peranan penting dalam membentuk kerangka penyelidikan Syariah yang bersifat dinamik.

Al-Qiyas bermaksud menyamakan sesuatu kes atau permasalahan yang tidak ada nas,
mengadaptasikannya dengan permasalahan yang telah sedia ada hukumnya dengan nas. Persamaan wujud
disebabkan terdapat persamaan ‘i/lah di antara dua permasalahan hukum tersebut™.

Al-Imam al-Muzani sahabat al-Imam al-Shafi’e menegaskan:

Para fugaha sejak zaman Rasulullah s.a.w. hingga hari kami ini dan seterusnya tetap
menggunakan al-qiyas dalam figh bagi semua hukum-hakam dalam urusan agama
mereka. Para fuqaha telah sependapat (ijma’) bahawa perbandingan bagi yang hak itu
adalah hak, perbandingan bagi yang batil itu adalah batil ,maka sesiapa pun tidak harus
mengingkari konsep al-giyas ini kerana ia merupakan penyamaan sesuatu dengan
sesuatu dan diberikan hukum yang sama dengannya™.

Al-Qiyas adalah mekanisme terpenting dalam penyelidikan Syariah umumnya dan usul figh khususnya.
Selain itu, ia memerlukan satu skema dan prosedur aplikasi dan adaptasi yang ketat dan rapi. Al-Qiyas
berfungsi dalam pengembangan hukum kerana ia menjana proses transmisi hukum yang telah sedia ada

57



REKAYASA - Journal of ethics, legal and governance 58
Vol. 4, 2008 (53 - 68)

dalam teks hukum Islam kepada kes-kes baru yang mempunyai persamaan ‘illah**. Kebanyakan hukum-
hukum figh terhasil melalui kaedah hukum berteraskan al-Qiyas™.

Secara logiknya, isu-isu atau permasalahan hukum yang berlaku adalah tidak terhad, sedangkan
peruntukan hukum dalam al-Quran dan al-Sunnah bersifat umum dan terhad. Oleh itu, adalah mustahil
kepada sesuatu yang terhad dapat mengawal sesuatu yang fitrah bersifat tidak terhad™.

Maka di sini jelas peranan dan fungsi Al-Qiyas adalah relevan dalam mengadaptasikan hukum sedia ada
kepada isu-isu baru dan semasa®’.

Metod penyelidikan berasaskan al-Qiyas bercirikan rasional akal dalam menentukan hukum figh. Kriteria
rasional akal yang diaplikasikan melalui al-Qiyas hampir sama dengan bidang pengajian yang lain seperti
sains. Metod pengalaman, percubaan dan teori-teori yang dihasilkan daripada uji kaji di makmal. Sejarah
telah membuktikan bahawa setiap teori ilmiah tidak mungkin dapat berkembang dan berdaya-saing serta
berupaya dipraktikkan, sama ada melalui proses evolusi atau revolusi, tanpa didahului oleh uji kaji secara
empirik ataupun kerja lapangan. Hukum Islam dianggap rasional dan bersistematik kerana asas
penghujahannya adalah rasional dan bersistematik. Sebab atau alasan hukum adalah asas kepada
pembentukan hukum berasaskan al-Qiyas. ‘l/lah adalah satu elemen yang dijadikan Allah s.w.t. sebagai
satu sebab sesuatu hukum itu wajib, haram dan sebagainya.

Proses untuk mengenal pasti ‘i/lah dan meletakkannya di sesuatu tempat yang sewajarnya, memerlukan
pola pemikiran yang rasional dan sistematik. Garis panduan kepada mengenal pasti ‘illah yang
sebenarnya dipraktikkan berdasarkan masalik al-’illah yang terdiri daripada tiga langkah iaitu, tangih al-
manat, takhrij al-manat dan tahqiq al-manat yang berbentuk logik®®.

Tangih al-manat, iaitu pembersihan dan pemilihan ‘i/lah perlu diaplikasikan sebagai proses peringkat
pertama. Proses ini menjadi sandaran dalam mengkaji ‘i/lah yang tepat dan releven untuk dianggap
sebagai sebab atau alasan dalam mana-mana hukum menerusi kaedah pemilihan yang teliti. Selepas
proses tangih al-manat, ternyata bahwa hanya persetubuhan di siang hari dalam bulan Ramadhan menjadi
‘illah kepada hukuman kaffarah seperti ketetapan Rasulullah s.a.w.”Elemen-elemen lain seperti pelaku,
bulan Ramadhan dan sebagainya tidak mempunyai kaitan dengan kesalahan tersebut™. Justeru, orang
Islam yang melakukan persetubuhan di siang hari dalam bulan Ramadhan akan dikenakan hukuman
kaffarah.

Takhrij al-manat adalah proses akal untuk memikirkan dan mengeluarkan elemen-elemen yang mungkin
menjadi sebab kepada sesuatu hukum itu seperti persetubuhan, bulan puasa, pelaku kesalahan dan
sebagainya yang difikirkan mempunyai kaitan daripada segi hukum. Ini selalunya melibatkan usaha
melibatkan usaha pemikiran yang berbentuk ikhalah, munasabah, sabr, tagqsim, tard, dawran, syabah dan
sebagainya yang boleh mengeluarkan ‘illah untuk dibuat pemilihan nanti*'. Proses penentuan ‘illah ini
dilakukan setelah melalui proses tanqih al-manat.

Proses peringkat terakhir ialah, tahqiq al-manat. Peringkat ini dijalankan apabila sesuatu 7/lah itu
diperoleh melalui proses takhrij al-manat dan tangih al-manat, ‘illah itu harus boleh diaplikasikan dan
diadaptasikan ke atas kes-kes baru yang dicari hukumnya. Proses ini lebih dikenali sebagai aplikasi ‘illah
dalam kes-kes baru.

Al-Imam al-Syatibi menjelaskan bahawa proses terakhir ini akan berterusan selama-lamanya kerana
sekiranya proses ini terhenti, kesannya hukum Islam yang terkandung di dalam perbendaharaan figh tidak
akan berfungsi terhadap permasalahan baru dalam kehidupan manusia®. Kenyataan ini amat benar,
kerana kebanyakan usaha ijtihad dan penyelidikan masa kini adalah berkisarkan proses tahqiq al-manat,



REKAYASA - Journal of ethics, legal and governance 59

Vol. 4,2008 (53 - 68)

iaitu ‘illah telah diketahui namun pelaksanaan ke atas permasalahan baru yang perlu dikaji dan
dikenalpasti.

Dalam bidang muamalat atau ekonomi, misalnya gharar*yang bermaksud ketidakpastian tentang sifat,
kuantiti dan harga barang serta kesan urusniaga sama ada sebelum, semasa atau selepas proses ‘akad.
lanya telah menjadi %/lah yang boleh membatalkan sesuatu transaksi. Namun sejauhmana elemen ini
boleh digunakan ke atas kes-kes baru yang lebih kompleks dan memerlukan usaha penyelidikan atau
ijtihad. Kerana tidak semua yang difikirkan wujud unsur gharar sebenarnya pasti kewujudan tersebut
hingga membatalkan transaksi.Sekiranya wujud unsur gharar, kajian perlu dilakukan terhadap kuantiti
gharar tersebut dibenarkan hukum syara’ atau sebaliknya, kerana setiap transaksi pasti mengandungi
unsur gharar walau pun sedikit*.

Metodologi penyelidikan yang dikembangkan oleh fuqaha, seperti Abu Hamid Al-Ghazali pada abad
kelima®’, iaitu metodologi penyelidikan za /il dengan sistematik melalui penghuraian terperinci peringkat-
peringkat ta’lil seperti di atas. Dua abad kemudiannya, penyelidikan diteruskan pula oleh al-Syatibi dan
dimuatkan dalam kitabnya al-Muwafaqat™. Sehingga kini fuqaha kontemporari’’ turut meneruskan
kesinambungan budaya penyelidikan berasaskan Usul figh sebagai satu gagasan pemantapan sistem
penyelidikan Syariah.

Fugaha awal memperkembangkan figh berasaskan metodologi penyelidikan melalui kaedah percubaan
dan kesilapan (trial and error). Konsep dan disiplin ini dimanifestasikan di dalam fatwa-fatwa yang
terhasil daripada kaedah ijtihad. Ijtihad juga disebut sebagai al-ra’y (pendapat yang sesuai) berpaksikan
al-Quran dan Sunnah kemudian disesuaikan dengan realiti semasa seterusnya memastikan agar
pemerintah mempraktikkannya*®.

Hubungkait ijtihad-qiyas inilah yang difahami oleh al-Shafi’e pengasas disiplin ilmu Usu!/ figh. Melalui
al-Risalah beliau dengan tegas menyatakan bahawa al-ijtihad dan al-Qiyas adalah dua nama dengan satu
pengertian®. Penjelasan hampir sama juga diberikan oleh al-Shahrastani, bahawa ijtihad dan al-Qiyas
wajib diambil kira agar semua persoalan baru dapat diijtihadkan terhadapnya®. Selanjutnya semua bentuk
perkembangan dan kemajuan individu dan masyarakat di sepanjang sejarah kehidupan manusia dapat
dimanifestasi berasaskan ketetapan wahyu yang terkandung di dalam al-Quran dan al-Sunnah berserta
pemahaman manusia terhadapnya.

Dasar falsafah Syariat Islamiah yang paling ulung ialah maslahah, iaitu kepentingan umat Islam dan dasar
ini dibuktikan dengan jelas bukan sahaja oleh al-Quran dan al-Sunnah tetapi juga oleh sumber-sumber
hukum yang lain seperti maslahah mursalah, ‘urf (adat) dan sadd al-zara’ (pencegahan daripada berlaku
kejahatan dan kerosakan).

Hubungan maslahah sebagai dasar pensyariatan dan maslahah mursalah sebagai sumber rujukan fugaha
dalam pembinaan hukum berteraskan kaedah usu/ figh adalah terlalu erat dan intim. Maslahah mursalah
bererti maslahah atau kepentingan yang tidak dibina hukumnya oleh Syara’ dan tidak pula ada dalil yang
menunjukkan ia diaplikasikan atau dibatalkan’'. Selain itu, mursalah yang bentuknya tidak terhad ialah
mursalah yang tidak mendapat sokongan atau bantahan daripada al-Quran dan al-Sunnah, tetapi ia
mempunyai lebih banyak persamaan dengan maslahah yang diperakui oleh al-Quran dan al-Sunnah™.

Maslahah Mursalah begitu penting dalam pengembangan penyelidikan Syariah dan juga bidang
pengajian lain seperti ekonomi, perdagangan, pengurusan, politik, sosial, sains dan teknologi dan
sebagainya. Penyelidikan Syariah melalui perspektif usul figh, terdapat beberapa aplikasi dan implikasi
telah berlaku dan diamalkan walaupun tidak mendapat sokongan teks perbendaharaan figh yang jelas.
Sebagai contoh, dalam bidang perubatan moden telah timbul persoalan semasa yang dikenali sebagai



REKAYASA - Journal of ethics, legal and governance 60
Vol. 4, 2008 (53 - 68)

pembunuhan rahmat. Pesakit yang sudah mati otaknya dan berada dalam keadaan koma sepanjang hidup
hanya berdaya untuk hidup kerana alat bantuan pernafasan semata-mata. Tanpa alat tersebut, pernafasan
dan darah akan terhenti dan dia akan mati. Fuqaha berselisih pendapat sama ada doktor boleh mematikan
alat tersebut ataupun tidak. Mengikut perspektif ilmu perubatan, mati otak bererti mati. Dalam konteks ini
fugaha perlu mengambil kira faktor maslahah dalam mengeluarkan fatwa. Profesor Yusuf al-Qaradhawi
telah memberikan pandangan bahawa tindakan mematikan alat bantu pernafasan dibenarkan oleh Islam
kerana ia adalah untuk maslahah pesakit, keluarga dan pesakit-pesakit lain yang memerlukan alat tersebut
bagi proses perubatan mereka™.

Penelitian terhadap teori dan konsep maslahah perlu diketengahkan kerana ia menjadi asas di sebalik nas-
nas Syariah. Sebagai istilah teknikal dalam pengajian Syariah, fugaha® beranggapan ianya sebagai
mekanisme utama penyelidikan syariah yang berasaskan wusul figh. Terutama sekali apabila melibatkan
perubahan hukum secara khusus dan dinamisme penyelidikan Syariah umumnya. Namun begitu, usaha
merealisasikan konsep maslahah, aspek epistemologi dan hirarki sumber hukum mesti diikuti supaya
maslahah yang lebih berunsur kemanusiaan tidak mengatasi peruntukan yang disediakan oleh al-Quran
dan al-Sunnah secara terang dan gat’i.

Al-Buti menetapkan syarat aplikasi maslahah dalam pembinaan hukum:

Perlaksanaan maslahah mesti di bawah naungan al-din yang terdiri daripada nusus
yang jelas dan ijma’. Ini bererti konsep maslahah tidak boleh diaplikasikan dalam
pembinaan hukum figh apabila keadaannya bertentangan dengan nas al-Quran, al-
Sunnah, al-Qiyas yang sahih dan ijma ™.

Kenyataan dan pandangan di atas secara keseluruhannya adalah tepat dan benar serta tidak dapat
dinafikan. Ini kerana al-Quran dan Sunnah adalah asas Syariah yang tertinggi dan berautoriti mutlak.

Perbincangan lanjut dan mendalam tentang konsep maslahah adalah penting bagi menzahirkan beberapa
sumber hukum lain yang menjadi instrumen utama dalam metodologi penyelidikan berasaskan usu/ figh.
Konsep maslahah adalah menjadi agenda dan subjek penting dalam perbahasan magqasid Syariah. Selain
itu, ianya terserlah dalam sumber hukum lain yang dikenali dengan ‘urf atau adat dan amalan setempat.

Aspek maslahah turut tercerna dalam konsep ma’al al-tatbiq iaitu kesan daripada sesuatu tindakan.
Konsep ini juga dikenali dalam usul figh sebagai sadd al-zara’ iaitu mencegah perbuatan yang harus
kerana ditakuti akan membawa kepada kejahatan dan kerosakan. Al-Imam Al-Syatibi menamakannya
sebagai maal al-tatbigq™®.

Al-Durayni seorang ahli usul figh semasa menamakan konsep ma al al-tatbiq sebagai Istihsan’ . Secara
tidak langsung, dapat difahami di sini bahawa konsep maslahah juga menjadi subjek dalam Istihsan
yang merupakan satu doktrin asas sumber rujukan hukum. la berperanan mengutamakan objektif hukum
berbanding teks perbendaharaan hukum figh, malah dalam sesetengah kes perundangan, penetapan
hukuman berdasarkan budi bicara hakim perlu mencapai kepada hukuman yang paling adil dan lebih
maslahah.

Sifat semula jadi magasid al-syariah adalah pasti (gat 7). Kepastian ini merujuk kepada status autoriti dan
kredibiliti serta imuniti maqasid al-syariah. Syariah menganjurkan aktiviti perniagaan, tetapi dalam masa
yang sama mengharamkan riba®. Kepastian di sini, penegahan ke atas riba atas alasan menjaga dan
memelihara sistem ekonomi daripada eksploitasi dan manipulasi. Ini bertujuan mengelakkan daripada
berlaku kezaliman manusia® yang menimbulkan kesan negatif kepada sistem ekonomi Islam yang
berteraskan konsep kesempurnaan, keseimbangan dan keadilan®. Jelas di sini, maqasid al-syariah yang



REKAYASA - Journal of ethics, legal and governance 61
Vol. 4, 2008 (53 - 68)

terkandung dalam mana-mana hukum yang disyariatkan itu tidak boleh dipertikaikan. Sekiranya prosedur
atau kaedah urusan yang diwajibkan pasti mempunyai manfaat dan faedah besar dan jika ianya dilarang,
pasti ada kemudaratan atau keburukan yang mesti dielakkan.

Perkembangan bidang-bidang ilmu lain dalam silibus pengajian Syariah, magqasid al-syariah juga tidak
muncul secara mendadak. Bahkan mengambil masa yang lama sehingga sampai peringkat tadwin atau
penyusunan secara sistematik sebagaimana yang terdapat pada masa Kini.

Mekanisme penyelidikan berasaskan magasid ini diperoleh daripada pelbagai asas dan siri®. Pertama
menerusi nas-nas wahyu yang terkandung di dalam al-Quran dan al-Sunnah. Allah s.w.t. berfirman,
maksudnya®:

Mereka Kami utuskan sebagai rasul-rasul pembawa berita gembira dan pemberi peringatan agar
tidak alasan bagi manusia untuk membantah Allah sesudah diutuskannya para rasul itu®.

Firman Allah yang lain bermaksud®: Dan Kami tidak mengutuskan engkau (Muhammad) melainkan agar
engkau menjadi Rahmat bagi seluruh ‘alam®. Begitu juga firman Allah yang bermaksud®’: agar Dia
(Allah) menguji siapakah di antara kamu yang lebih baik amalannya; dan banyak lagi ayat-ayat al-
Quran®’ yang memberikan gambaran jelas berkaitan sebab dan alasan sesuatu ketetapan.

Hadis yang diriwayatkan®®:

Wahai golongan pemuda sesiapa yang mampu di antara kamu untuk memberi nafkah
maka berkahwinlah, kerana perkahwinan itu dapat memelihara pandangan mata dan
menjaga kemaluan. Sesiapa yang tidak mampu pula maka berpuasalah kerana
sesungguhnya berpuasa itu merupakan pelindung kepadanya.

Metodologi kedua, melalui metod penyelidikan induktif (istiqra’). Kaedah ini kerap kali diaplikasi oleh
fuqaha®melalui kaedah memetik kesimpulan hukum berbentuk umum yang terhasil berasaskan fakta-
fakta khusus. Menurut al-Syatibi”’ metod ini berasaskan kepada penyelidikan terhadap semua hukum
Syara’ sama ada yang bersifat kaedah atau furu’. Selain itu, beliau mendakwa bahawa metod induktif ini
adalah terpakai secara menyeluruh. Misalnya, magasid al-syariah yang tersirat dalam hukuman kaffarah
dengan memerdekakan seorang hamba’'.

Metod kedua ini memerlukan usaha dan komitmen yang konsisten bagi memperoleh hasil yang berkesan
dan praktikal. Mungkin ianya agak sukar dilaksanakan oleh fuqaha kerana hukum Syara’, fatwa-fatwa
dan ijtihad fuqaha tersebar ke seluruh dunia. Walaupun begitu, sehingga kini sukar didapati hukum figh
yang bercanggah dengan magqasid al-syariah. Realiti yang ada hanyalah, perbezaan pentafsiran dan
kefahaman fuqaha mengenai ‘illat al-hukm™, kesannya berlaku perbezaan pendapat mengenai sesuatu
ketetapan hukum. Hakikatnya kewujudan magasid al-syariah dalam sesuatu hukum adalah pasti dan tidak
dapat dinafikan.

Muhammad Hashim Kamali telah memuatkan pendapat beberapa fuqaha yang meneliti tajuk ini dan
merumuskan bahawa magasid al-syariah tidak terhad kepada skop topik tertentu sahaja, bahkan
berkembang mengikut perubahan keadaan. Sebagai contoh hak kebebasan adalah salah satu unsur
magqasid al-syariah. Selain itu, Yusuf al-Qaradhawi turut menyenaraikan unsur kebajikan untuk negara
sebagai salah satu di antaranya’”.

Seperti yang dijelaskan, Syariah Islamiah bertanggungjawab menjaga dan menjamin kepentingan atau
maslahah manusia. Namun begitu, kepentingan manusia adalah berbeza-beza. Oleh itu, magasid juga
mempunyai peringkat atau bahagian yang berbeza-beza selaras dengan bentuk-bentuk kepentingan
manusia. Teori pembahagian ini pertama kalinya dipelopori oleh Imam al-haramain, al-Juwaini, iaitu guru



REKAYAGSA - Journal of ethics, legal and governance
Vol. 4, 2008 (53 - 68)

kepada al-Imam Abu Hamid al-Ghazali, melalui al-Burhan beliau menulis satu bab khas mengenai
pembahagian ‘i/lat dan asas-asas Syariah (al-Usul) dan membahagikan magqasid kepada tiga iaitu
daruriyyah, hajiyyah dan tahsiniyyah’.

Al-Imam al-Ghazali meletakkan maslahah sebagai asas kepada magasid dan membahagikannya kepada
tiga sama seperti di atas. Seterusnya menjelaskan al-daruriyyat al-Khams. Al-Ghazali (m. 505H)
menyatakan bahawa matlamat syariah ke atas manusia adalah berdasarkan lima perkara iaitu bagi
memelihara agama, diri (nyawa), akal, keturunan dan harta. Setiap perkara yang menjamin lima unsur ini
terpelihara akan dikategorikan sebagai maslahah. Jika sebaliknya pula, ianya adalah mafsadah dan
mencegah mafsadah daripada berlaku, juga dikategorikan sebagai maslahah”.

Dua abad selepas al-Ghazali, al-Syatibi turut mengajukan gagasan yang hampir sama tanpa dibuat
modifikasi melalui kitab al-Muwafaqat Fi Usul Al-Syariah”. Terdapat juga fuqaha lain yang turut sama
mengaplikasikan magasid dalam konteks pembahagiannya kepada tiga bentuk tersebut. Mereka ialah al-
Izz al-Din Abdul Salam, al-Qarafi, Ibn Taymiyah, Ibn Qayyim dan ramai lagi yang turut sama
berkecimpung dalam mengkaji dan menyelidik serta memperkembangkan ilmu ini’’.

Perkembangan teori peringkat-peringkat maqgasid al-syariah dapat disimpulkan bahawa ianya mempunyai
tiga peringkat secara horizontal atau menegak. Pertama, peringkat daruriyat. Al-Syatibi menjelaskan
bahawa al-magqgasid al-daruriyyat ialah sesuatu asas yang amat perlu bagi mencapai maslahah hidup di
dunia dan akhirat. Ia lebih khusus daripada maslahah umum dan keperluannya mencapai tahap yang
sangat kritikal sehingga memberi kesan negatif dan mengancam termasuk agama, nyawa, harta dan
kehormatan™. Selain itu, al-Syatibi turut menggambarkan sejauhmana kedudukan dan kepentingan
daruriyyat itu, katanya:

“Sekiranya tidak wujud agama maka tidak ada pembalasan yang ditunggu-tunggu, jika tidak ada
orang mukallaf maka tidak ada orang yang beramal dengan agama, jika tidak ada keturunan
maka tidak ada yang hidup dan jika tidak ada harta maka berakhirlah kehidupan™”.

Kesimpulannya, maqasid al-daruriyyat terdiri daripada lima perkara dasar mengikut keutamaan daripada
aspek penjagaan dan pemeliharaannya. Pertama menjaga agama, kedua menjaga nyawa®’, ketiga menjaga
akal, keempat menjaga keturunan dan yang terakhir menjaga harta. Terdapat perbezaan pendapat di
kalangan fuqaha tentang penjagaan al-ird atau kemuliaan diri. Sebahagian daripada fuqaha Usul seperti
al-Subki, al-Tufi dan al-Shaukani meletakkan al-ird dalam kedudukan keenam berasaskan kategori
daruriyyat’'. Tetapi pendapat Ibn ‘Asyur berbeza dengan meletakkan al-ird dalam kategori hajiyyat dan
pandangan ini sependapat dengan al-Ghazali dan Ibn Hajib*.

Proses aplikasi keutamaan al-daruriyyat al-khams, secara teorinya, diutamakan maslahah mengikut
urutan kepentingan seperti yang telah disebut di atas. Namun begitu, terdapat beberapa kes, fuqaha
berselisih pendapat. Apabila maslahah pertama iaitu memelihara agama bertembung dengan yang
lainnya. Mengikut analisa kritis Dr. Muhammad Saad, terdapat dua pertimbangan wajar dalam perkara

ini®:

a) Kepentingan agama diutamakan daripada kepentingan lain seperti maslahah agama
menduduki peringkat tertinggi berbanding dengan nyawa. Ini adalah pendapat jumhur;

b) Kepentingan nyawa, akal, keturunan dan harta diutamakan daripada agama. Menurut
pendapat ini, maslahah agama yang berhubung-kait dengan hak Allah s.w.t. perlu
dikemudiankan berbanding maslahah yang empat berkaitan manusia. Atas alasan;
pertama, hak Allah diasaskan kepada musamahah dan musahalah, sedangkan hak

62



REKAYASA - Journal of ethics, legal and governance 63

Vol. 4,2008 (53 - 68)

manusia asasnya tidak dipertikaikan dan sempit. Kedua, tidak memberi kesan mudarat
kepada Allah sekiranya hilang hakNya, sedangkan manusia akan menerima impak
kemudaratan apabila haknya luput.

Kesimpulannya, memelihara hak yang memudaratkan tuannya lebih utama daripada hak yang tidak
memberi kesan kepada tuannya.

Peringkat kedua ialah magasid hajiyyat, Al-Syatibi menghuraikan peringkat kedua ini bahawa sesuatu
magqasid yang diperlukan untuk mendapat kelapangan dalam kehidupan dan menghilangkan kesempitan
yang pada lazimnya boleh membawa kepada kesukaran dan kesusahan tanpanya. la berkaitan dengan
keperluan berbentuk umum dan tidak pula sampai ke peringkat darurah atau tanpanya tidak menjejaskan
sistem kehidupan manusia pada adatnya®®.

Huraian di atas dapat difahami bahawa asas kepada magasid ini ialah menghindarkan kesusahan,
mempermudahkan ke atas sesuatu dan menyediakan saluran-saluran kesenangan. Secara umumnya,
hajiyyat bererti ketiadaannya, sedikit sebanyak boleh memberi kesan sampingan kepada sistem kehidupan
yang lebih selesa atau hilang sebahagian daripada keperluan hidup. Sebagai contoh®, apabila manusia
tidak memperoleh keselesaan dalam urusan ibadat, pasti tidak sempurna ibadat yang dilakukan. Oleh
yang demikian, wujud rukhsah solat bagi orang yang sakit dan musafir®.

Selain itu, prosedur salam, girad dan mudharabah wujud dalam muamalat dan begitu juga dalam jinayat
terdapat hukuman gantirugi di dalam pertukangan dan pampasan dikenakan ke atas kaum keluarga®’.
Sehubungan itu, figh Islam mengaplikasikan konsep dan prinsip menghilangkan kesukaran dan menolak
kesempitan yang wujud bagi tujuan melancarkan sistem kehidupan tanpa sebarang halangan®.

Peringkat ketiga kategori magqasid ialah tahsiniyyat yang bermaksud melakukan sesuatu amalan atau adat
yang baik dan terpuji serta menjauhi perkara-perkara yang dianggap negatif oleh akal yang waras dan
sempurna. la bersesuaian dengan kehendak maruah dan akhlak yang mulia seperti menjaga kebersihan,
adab makan, perkara-perkara sunat, jujur, amanah dan sebagainya®. Secara mudah, difahami bahawa
tahsiniyyat terkandung dalam semua unsur yang mendorong kepada kebaikan dan kemuliaan akhlak serta
nilai-nilai murni dalam kehidupan. Magasid ini terhasil daripada adaptasi hadis Rasulullah s.a.w.”:

Aku diutuskan untuk menyempurnakan kebaikan/kemuliaan akhlak.

Jelas di sini bahawa Syariah mengambil berat tentang pemeliharaan akhlak. Ini membuktikan bahawa
Islam itu sempurna dan sentiasa mengutamakan maslahah. Bagaimanapun maslahah al-tahsiniyyah jika
diabaikan, tidak memudaratkan manusia dan tidak pula menjadi satu kesukaran atau kesempitan dengan
sebab ketiadaannya’'. Magasid peringkat ini merupakan penyempurna atau pelengkap kepada sistem
kehidupan manusia, sekaligus mewujudkan keindahan dan keharmonian dalam hidup.

Selain itu, al-Syatibi turut mengemukakan pendapat bahawa ketiga-tiga peringkat tersebut mempunyai
penyempurnaannya masing-masing yang disebut sebagai mukammilat. Beliau menegaskan setiap
peringkat memerlukan penyempurna yang berfungsi dalam keadaan jika ketiadaannya tidaklah
merosakkan matlamat asal maqasid-magqasid di atas’.



REKAYASA - Journal of ethics, legal and governance 64
Vol. 4, 2008 (53 - 68)

Di bawah ini disebutkan contoh-contoh penyempurnaan bagi setiap peringkat:
(1) Penyempurna daruriyyat.

a) Ibadat: Setelah mewajibkan solat bagi menjaga agama, turut disyariatkan azan dan
igamah (untuk mengiklan solat), berjemaah, meluruskan saf dan memenuhkan saf.

b) Jinayat: Kewajipan qisas bagi tujuan memelihara nyawa, dalam pada itu disyariatkan
persamaan dan keadilan dalam perlaksanaannya, agar dilakukan dengan sebaik mungkin dan
tercapai matlamat keadilan.

¢) Sosial: Disyariatkan perkahwinan bagi tujuan memelihara kesucian keturunan, dalam masa
yang sama turut dikemukakan prosedur memilih pasangan seperti kufu’ sebagai penyempurna
kepada matlamat perkahwinan untuk membentuk keluarga yang harmoni serta masyarakat
yang sejahtera.

(2) Penyempurna hajiyyat

Contohnya, apabila Islam mensyariatkan qurban dan aqiqah, dianjurkan pula kaedah pemilihan haiwan
sembelihan bagi tujuan kesempurnaan ibadah qurban dan aqiqah tersebut.

Walaupun begitu, penggunaan kaedah mukammilat harus menepati dua syarat berikut dalam
aplikasinya”. Pertama, sekiranya mendahulukan mukammilat boleh menghalang daruriyyat maka
mukammilat akan diabaikan. Sebagai contoh apabila tidak ingin makan bangkai (merupakan tahsiniyyar)
akan menyebabkan kematian, maka tahsiniyyat akan tersingkir demi memelihara daruriyyat iaitu nyawa.
Kedua, sekiranya diandaikan bahawa al-asl atau daruriyyat akan terlepas dalam usaha mengejar
tahsiniyyat/takmillat, maka daruriyyat mesti diutamakan. Misalnya, kontrak jual beli disyariatkan bagi
tujuan memenuhi Aajiyyat, manakala penipuan diharamkan bagi menyempurnakan hajiyyat tersebut.
Sekiranya mengelakkan berlaku penipuan sehingga menutup perniagaan, maka tindakan itu dianggap
sebagai melenyapkan al-asl, ia perlu dielakkan. Sebab Islam mengharuskan perniagaan dengan peratus
gharar al-yasir atau ketidakpastian yang minima*.

Setiap peringkat magasid yang diperbincang di atas bersifat saling melengkapi antara satu sama lain.
Hajiyyat merupakan pelengkap kepada daruriyyat dan tahsiniyyat pula pelengkap kepada daruriyyat dan
hajiyyat. Daruriyyat pula mempunyai peringkat keutamaannya tersendiri. Fugaha menetapkan urutan dan
tertib yang konsisten iaitu pertama maslahah agama, nyawa, akal, keturunan dan yang terakhir harta.
Justeru apabila bertembung maslahah nyawa dengan harta perlu diutamakan nyawa.

Tertib ini juga diaplikasikan pada peringkat maslahah daruriyyat, hajiyyat dan tahsiniyyat. Boleh
disimpulkan bahwa sekiranya berlaku pertentangan dua hukum, asas pertimbangan dalam metodologi
pengeluaran hukum ialah mengkaji setiap hukum tersebut sama ada memenuhi kehendak peringkat
daruriyyat, hajiyyat atau tahsiniyyat. Jika salah satu daripadanya memenuhi kehendak daruriyyat,
didahulukan daruriyyat. Begitulah seterusnya, hajiyyat diutamakan berbanding hajiyyat.

Secara ringkasnya, teori maqgasid al-syariah bermaksud satu komponen kaedah, prosedur, peraturan dan
perbahasan mengenai kesempurnaan Syariah Islamiah yang merangkumi objektif-objektif dan strategi-
strateginya dalam rangka menjamin kebaikan dan menghindarkan keburukan di dunia dan di akhirat. A/-
Tayyibah™ bererti kebaikan atau kemaslahatan di dunia, tidak dapat direalisasikan kecuali dengan
mengaplikasikan kebaikan atau maslahah dan mengelakkan keburukan atau mafsadah.



REKAYAGSA - Journal of ethics, legal and governance
Vol. 4, 2008 (53 - 68)

PENUTUP

Allah s.w.t. telah menegaskan bahawa penciptaan langit, bumi dan perkara-perkara yang terkandung di
antara keduanya adalah berteraskan kebenaran (al/-haq). Konsep kebenaran mutlak ini sebenarnya
memberikan suatu pengertian yang mendalam tentang kesempurnaan Syariah Islamiah, sekaligus
mencetuskan keyakinan yang mutlak bahawa seluruh ciptaan Allah ta’ala (termasuk peraturan hidup)
mempunyai misi dan visi yang agung, iaitu untuk menjamin kepentingan (maslahah) manusia. Hakikat ini
telah disokong dan didokong oleh fuqaha yang menjalankan kajian dan penelitian terhadap nas-nas al-
Quran, Sunnah dan Syariah Islamiah dalam perbagai bidang seperti ibadat, muamalat, jenayah, siasah
dan sebagainya.

Sehubungan itu, aspek mekanisme penyelidikan dalam pengajian Syariah mestilah selari dan seiring serta
bertepatan dengan konsep dan objektif Syariah Islamiah yang berbentuk ketuhanan dan kemanusiaan.
Fugaha yang ingin melakukan penyelidikan hukum terhadap sesuatu kes, perlu memastikan mekanisme
berteraskan Usul al-Figh dan Magqgasid al-syariah mengikut struktur epistemologi dan sumber hukum
hakiki.

RUJUKAN

' Lihat Al-Khudari, (1992), Usul al-Figh, ed. Ke-4, Kaherah:Maktabah al-Sa ‘adah, hlm.42-82

* Mohd. Saleh Ahmad, (1999), Pengantar Syariat Islam, Kuala Lumpur:Pustaka Haji Abdul Majid, him.36

? Lihat al-Khudari, (1992), Usul al-Figh, ed. Ke-4, Kaherah:Maktabah al-Sa ‘adah, hlm.278-298.

* Rahimin Affandi Abdul Rahim, (2000), Konsep Figh Malaysia:Satu Tinjauan Sejarah, dlm, Paizah Ismail,
&Ridzwan Ahmad, (pngr.), Figh Malaysia:Ke Arah Pembinaan Figh Tempatan Yang Terkini, Kuala
Lumpur:Akademi Pengajian Islam,Universiti Malaya, him.28.

5 Lihat huraian Ibn Khaldun, dalam masalah ini, Mugaddimah, Kaherah, hlm. 35-40.

® Lihat Surah al-Hadid, ayat 25, al-Nisa’ , ayat 58 ,al-Maidah, ayat 8, dan huraian lanjut konsep yang terkandung
dalam objektif Syariah sila lihat, Ibn al-Qayyim al-Jauziah, (1977), I’lam al-Muwaqqi ‘in an Rabbi al-
‘Alamin,Beirut, jld. 3, him. 14.

7 Anuar Zaini, (1999), Kemajuan Sains Dan Teknologi:Kesannya Terhadap Perkembangan Hukum Islam Malaysia
Masa Kini, dlm, Abdul Karim Ali,& Raihanah Azahari (pnyt.), Hukum Islam Semasa Bagi Masyarakat Malaysia
Yang Membangun, Kuala Lumpur: Akademi Pengajian Islam,Universiti Malaya, hlm.134-141.

¥ Untuk maklumat lanjut, sila lihat, Othman Yeop Abdullah, (1999), Sosio-Budaya Dalam Pembangunan Multi-
Media, dlm, Multi-Media dan Islam, Kuala Lumpur, him.1-14.

° Lihat Jurji Zaydan, (1967), Tarikh al-Tamaddun al-Islami, J1d. 3, Beirut:Dar Al-Maktabat al-Hayat, hlm.42-44.

' Osman Bakar, (1999), Pembentukan Masyarakat Maju Dan Cabarannya Terhadap Pembaharuan Hukum Islam Di
Malaysia, dlm, Abdul Karim Ali,& Raihanah Azahari,(pnyt.), op-cit, hlm.129-130.

"' Mahmood Zuhdi Abdul Majid, (2000) ,Figh Malaysia:Konsep Dan Cabaran, dlm, Paizah Ismail,&Ridzwan
Ahmad, (pngr.), op-cit, him.3.

'> Huraian lanjut sila lihat, Abdul Jalil Borham, (2000), Figh Malaysia Dan Cabarannya Era Siber, dlm, Ibid,
hlm.299-301.

'* Lihat Abu Ubaid, (1970), Al-Amwal, Kaherah:Dar al-Fikr, hlm.324, Al-Jassas, (1993), Al-Ahkam Al-Quran, Jld.
2, Beirut:Dar al-Fikr, hlm. 152-153.

“Lihat Surah-surah, Al-Imran, ayat, 159, Al-Nahl, ayat, 90, Al-Nisa, ayat, 59, Al-Fathir, ayat, 18, Al-Syura, ayat,
40, Al-Baqarah, ayat, 188, Al-Maidah, ayat, 1-2.

15" Al-Ghazali, (t.t.), Al-Mustasfa Min ‘Ilm Al-Usul, JId.1, cetakan semula, Baghdad:Maktabah Al-Munthanna,
hlm.3.

16 Lihat,Al-Syaukani, (1356 H), Irshad Al-Fuhul, Mesir, hlm.3., Abdul Wahab Khallaf, (1397 H), llmu Usul Al-
Figh, Kuwait, him.12.

65



REKAYASA - Journal of ethics, legal and governance 66
Vol. 4, 2008 (53 - 68)

7 Untuk Huraian Lebih Lanjut, Sila Lihat, Hasbi Ash. Shiddieqy, (1973), Pokok-Pokok Pegangan Imam-Imam
Mazhab Dalam Membina Hukum Islam, Jakarta:Bulan Bintang, hlm.11-12., Zainal Abidin Ahmad, (1975), Usul
Fiqih, Jakarta:Bulan Bintang, hlm.9-11.

" Yusuf Al-Qaradhawi, (1987), Ijtihad Dalam Syariat Islam:Beberapa Pandangan Analisis Tentang Ijtihad
Kontemporer,Terj.Achmad Syathori, Jakarta, hlm.46-53.

19" Al-Badakhshi, (t.t), Syarh Al-Badakhshi Manahij Al-‘Uqul,Mesir, JId.1, hlm.13-14., Al-Amidi, (1400 H), Al-
Thkam Fi Usul Al-Ahkam, Beirut, JId.1, hIm.8.

2 N.J. Coulson, (1964), A History Of Islamic Law, Edinburgh, hlm.53-55.

21 Abdullah Alwi Hassan, (1997),P enyelidikan Sebagai Asas Kemantapan Pengajian Syariah, dlm. Mahmood Zuhdi
Abdul Majid (pngr), Dinamisme Pengajian Syariah, Kuala Lumpur:Berita Publishing, him.16-17.

22 Tbn. Khallikan, (1968), Thsan ‘Abbas, (pnyt.), Wafayat Al-A’yan Wa Anba’ Abna’ Abna’ Al-Zaman, JId.4,
Beirut:Dar Sadir,hlm.165., N.J. Coulson, op-cit, hlm.60-61.

» Al-Syafii, (t.t.), Ahmad Muhammad Shakir, (pnyt.) Al-Risalah, Beirut,hlm.1000,1010,1260,1816.
**Ibid.,hlm.1482.

> Al-Shaukani, (t.t.), Irshad Al-Fuhul Ila Tahqiq Al-Haqq Min ‘Ilm Al-Usul, Damsyik:Dar Al-Fikr, hlm.71.

*® Ibn Hazm, (t.t.), Al-Thkam Fi Usul Al-Ahkam, J1d.4, Kaherah:Matba’ah Al-Imam, hlm.54.

7 Faruki, (1962), Islamic Jurisprudence, Karachi, him.71.

¥ Al-Bukhari, (t.t.), Kashf Al-Asrar ‘An Usul Fakhr Al-Islam Al-Bazdawi, J1d.3, Kaherah:Dar Al-Kitab Al-Islami,
hlm.262.

¥ Ahmad Hassan, (1970), The Early Development Of Islamic Jurisprudence ,Pakistan:Islamic Research Institute,
hlm.157.

3% Esposito, (1988), Islam The Straight Path, Oxford University Press, hlm.84.

3 Al-Syafii, Al-Risalah, hlm.122-125; Ibtal Al-istihsan ,(1961), Muhammad Zuhri Al-Najjar, (pnyt.), Al-Umm,
J1d.7 , Kaherah, him246-250.

32 < Abdul Al-Wahhab Khallaf, (1986), Ilmu Usul Al-Figh, Kuwait:Dar Al-Qalam, hlm.52.

 Ibn Al-Qayyim, (1973), I’ilam al-Muwaqgi’in, J1d.1, Beirut:Dar Al-Jil, hlm.205.

** Al-Syawkani, (t.t.), Irshad Al-Fuhul, him.198.

> Al-Juwaini, (1399 H), ’Abdul Al-‘Aziz Al-Dib, (pnyt.), Al-Burhan Fi usul al-Figh, J1d.2, Qatar, hlm.743.

% Muhammad Kamal Hasan, (2001), Intellectual Discourse At The End Of The Second Millennium:Concerns Of A
Muslim-Malay CEO, Kuala Lumpur, hlm.113-116.

°7 Sya’ban, (t.t.), Dirasat Hawl Al-Ijma’ Wa Al-Qiyas, Kaherah:Maktabah Al-Nahdagh Al-Misriah, him.18.

* Al-Ghazali, (tt.), Al-Mustasfa Min ‘Ilm Al-Usul, JId.2, him.230-234; Ahmad Hasan, (1983), Modes Of
Reasoning In Legal Cause (Al-Ijtuhad Fi Al-’illah), Islamic Studies, Bil.22, him.72.

* Lihat Al-Bukhari,Sahih Al-Bukhari, Bab Puasa, JId.2, hlm.236.

%" Al-Ghazali,op-cit., him.232-233 , 284-285. Perlu disebutkan di sini bahawa ini hanyalah pandangan dalam
mazhab Shafi’e sahaja. Mazhab Hanafi pula berpendapat bahawa segala perbuatan yang membatalkan puasa dengan
sengaja seperti makan dan minum dengan sengaja juga dikaffarahkan. Ini membuktikan bahawa ‘i/lah kepada
hukuman kaffarah adalah membatalkan puasa dengan sengaja dan bukan hanya persetubuhan sahaja. Rujukan lanjut
sila lihat:Al-Jassas, (1981), Said Allah Al-Qadhi, (pnyt.), Al-Fuhul Fi Al-Usul, (Abwab Fi Al-Ijtihad Wa Al-Qiyas),
Lahore, Pakistan:Maktabah Al-‘Illmiah, hlm.138; Al-Dimashqi, (1981), Abdulullah Ibrahim Al-Ansari,
(pnyt.),Rahmat Al-Ummah Fi Al-Ikhtilaf Al-Aimmah, Qatar,hlm.22.

' Ahmad Hasan, Ibid., hlm.89.

> Al-Syatibi, (t.t), Abdullah Darraz, (pnyt.), Al-Muwafaqat Fi Usul Al-Syariah, J1d.4, (t.pt.), hlm.39-42.

“Lihat Al-Sarakhsi, (1978), Kitab Al-Mabsut, J1d.131, Beirut:Dar Al-Ma’rifah ,hlm.2-3;Ibn Taimiah, (t.t.), Al-
Fatawa Al-Kubra, J1d.31, Beirut:Dar Al-Ma’rifah, him,415; Ibn Rusyd, op-cit, him.105.

“ M.A Mannan, (1987), Islamic Economics:Theory And Practice (A Comparative Study), Lahore:SH.Muhammad
Asyraf, hlm.197.

* Lihat Al-Ghazali, Al-Mustasfa, J1d.2, hlm.296-300.

%6 Al-Syatibi, Al-Muwafaqat, J1d. iv, hlm.64-70.

47 Misalnya, Abu Zahrah, Usul Al-Figh, hlm.192-195.; Yusuf Al-Qaradhawi, (1985), Figh Al-Zakat,
Beirut:Muassasah Al-Risalah, hlm.702-705.

* Lihat perbincangan: Abdullah Alwi Hassan, (1991), Al-Shafi’e:Sejarah Hidup Dan Metodologi Mazhab Fighnya,
Dlm., ISLAMIKA IV, Kuala Lumpur, Bahagian Hal-Ehwal Agama Islam, Jabatan Perdana Menteri, hlm.65-68

* Lihat,Al-Shafi’e, Al-Risalah, him.22-25.



REKAYASA - Journal of ethics, legal and governance 67
Vol. 4, 2008 (53 - 68)

30" Al-Shahrastani, (1990), Ahmad Fahmi Muhammad, (pnyt.), Al-Milal Wa Al-Nihal , JId.1, Dar Al-Kutub Al-
Ilmiah , hlm.210.

31 < Abdul Wahhab Khallaf, (1986), Ilmu Usul Al-F igh, Kuwait:Dar Al-Qalam, hlm.84.

32 ¢ Abdul Karim Zaydan, (1987), Al-Wajiz Fi Usul Al-Figh, Beirut:Muassasah Al-Risalah, hlm.237.

3 Al-Qaradhawi, (1993), Fatawa Mu’asirah, J1d.2, Mesir:Dar Al-Wafa’ Li Al-Tiba’ah Wa Al-Nashr Wa Al-Tauzi,
hlm.529.

3% < Abdul Karim Zaydan, op-cit, him.237.; Al-Buti, (1982), Dawabit Al-Maslahah Fi Al-Syariah Al-Islamiah, Cet.
IV, Beirut:Muassasah Al-Risalah, hlm.45-61.; Al-Qaradhawi, (1990), Kaifa Nata’amal Ma’a Al-Sunnah:Ma’alim
Wa Dawabit, Cet.I ,hlm.125.

% Lihat Al-Buti, (1982), Dawabit Al-Maslahah Fi Al-Syariah Al-Islamiah, Cet.IV, Beirut:Muassasah, him.61.

36 Al-Syatibi, op-cit, J1d.4, him.194.

°7 Al-Durayni, Al-Manahij Al-Usulliah, hlm.5-6.

%% Al-Quran, Surah Al-Baqarah, ayat,275.

%9 Lihat Huraian: Muhammad Bagqir Al-Sadr, (1980), Iqtisaduna, Cet.13, Lubnan:Dar Al-Ta’aruf, hlm. 247-248

% yusuf Al-Qaradhawi, (1996), Dawr Al-Qiyam Wa Akhlak Fi Al-Igtisad Al-Islami, Cet.l,Beirut:Muassasah Al-
Risalah, him. 86.

6! Lihat Metod-metod ini dalam: al-Syatibi, Al-Muwafagqat, JId. 2, hlm. 4-5.;Al-‘Alim Yusuf Hamid, (1991), Al-
Magasid Al-‘Ammah Li Al-Syariah Al-Islamiah, Cet. 1IIIT, Herndon, VA, hlm. 69-72.

62 Jabatan Kemajuan Islam Malaysia (JAKIM), (1983), Tafsir Pimpinan Al-Rahman Kepada Pengertian Al-Quran,
Cet. 6,Kuala Lumpur:Dar Al-Fikr, hIm. 191.

% Al-Quran, Surah Al-Nisa’, ayat. 165.

8 JAKIM, op-cit, hlm. 687.

% Al-Quran, Surah Al-Anbiya’, ayat. 107.

8 JAKIM, op-cit, hlm. 407.

57 Al-Quran, Surah-surah, Al-Hajj, ayat. 39.; Al-Bagarah, ayat. 183.; Al-Maidah, ayat. 6.

68 1 ihat Muslim,Mukhtasar Sahih Muslim , Bab Al-Nikah, hlm. 207.

% Maklumat lanjut sila lihat:Amir Mu’allim dan Yusdani, (1999), Konfigurasi Pemikiran Hukum Islam,
Yogyakarta, him. 31-33.

70 Al-Syatibi, Al-Muwafaqat, Jld. 2, him.4-5.

"' Lihat Al-Bukhari,Sahih Al-Bukhari, Bab Puasa, J1d.2 ,him. 236.

2 1ihat Al-Ghazali, Al-Mustasfa, JId. 2, him. 285.;Ibn Rush, (1983), Abdul Halim Muhammad Abdul Halim,
(pnyt.), Bidayat Al-Mujtahid Wa Nihayat Al-Mugqtasid, cet. 2, hlm. 353-354.; Al-Syafii, (1322 H), Al-Um, Jid. 2,
Mesir:Al-Matba’ah Al-Kubra Al-Amiriah, hlm. 85-86.

3 Muhammad Hashim Kamali, The Dignity Of Man, hlm.84-85.

™ Lihat Imam Al-Haramain, al-Juwaini, Abu al-Ma’ali, Abdul Malik Ibn ‘Abdullah, Abdul Al’Azim Mahmud Al-
Dib, (pnyt.), (1992), Al-Burhan Fi Usul Al-Figh, Cet.1, JId.2, Al-Mansurah:Dar Al-Wafa, him.602-626.

7> Al-Ghazali, Al-Mustasfa Min IImi Al-Usul, Jid.1 , him287.

7% Al-Syatibi, Al-Muwafaqat, JId.2, hlm.7-9.

7« Awad Bin Muhammad, Mukhtasar Al-Wajiz Fi Magasid Al-Tashri’ ,hlm.29

® Al-Syatibi,op-cit, hlm.7-8.

" 1bid.,hlm.18.

% Perlu dijelaskan bahawa menjaga nyawa terdiri daripada dua konteks yang memberikan implikasi berbeza
terhadap keutamaan penjagaan.Dalam konteks individu diutamakan menjaga nyawa daripada agama,ini termaktub di
dalam kaedah rukhsah, harus makan yang haram ketika kebuluran hampir mati. Dalam konteks ummah/negara pula,
didahulukan menjaga agama daripada nyawa, atas dasar tersebut jihad atau peperangan disyariatkan bagi menjaga
keutuhan ummah dan negara.

! Muhammad Saad Bin Ahmad, Magasid al-syariah Al-Islamiah, him.277.

* Ibid., him.280.

* Ibid., hlm.301.

¥ Al-Syatibi,op-cit, hlm.9-10.

% Ibid., him.11.

86 Al-Quran, surah al-Nisa’, ayat 101.

87 Awad Bin Muhammad, op-cit, hlm.39.

% Al-Quran, Surah Al-Baqarah, ayat 185.; Al-Haj, ayat 78.; Al-Maidah, ayat 6.



REKAYAGSA - Journal of ethics, legal and governance
Vol. 4, 2008 (53 - 68)

68

% Al-Shatibi, op-cit., him.9-10.

% Malik, (1989), Muwatta’,Kitab Husn Al-Khulug, Beirut, him.605.

' Muhammad Saad,op-cit, ,hlm.329.
%2 Al-Syatibi, op-cit, ,hlm.12.

% Ibid, hlm.12-14.

% Muhammad Saad, op-cit, hlm.321.
% Al-Quran, Surah Al-Nahl, ayat 97.



