
 1 

 

WAJAH MORAL MASYARAKAT  MELAYU PASCAMODEN: 

ANTARA REALITI, HARAPAN DAN GAGASAN PENDIDIKAN MORAL TINGGI 

 

Mohd. Azhar Abd. Hamid  

Mohd. Koharuddin Balwi 

Muhamed Fauzi Othman 

Othman A. Kassim 

Jabatan Pembangunan Sumber Manusia 

Fakulti Pengurusan & Pembangunan Sumber Manusia 

Universiti Teknologi Malaysia 

 

 

ABSTRAK 

 

Dewasa ini dunia telah dilakari oleh pelbagai trend dan paradigma kehidupan 

bentuk baru. Pascamodenisme yang ditandai arus gelombang peringkat ketiga 

telah memberi impak yang bukan sedikit dalam kehidupan moral masyarakat 

khususnya masyarakat Melayu.  Nilai-nilai yang dibawah oleh ideologi 

pascamodenisme menerusi pelbagai medium telah memberi dampak moral-sosial 

yang amat menakutkan. Hal ini tidak terkecuali meresapi ke dalam jiwa dan 

jatidiri masyarakat Melayu samada di Bandar mahu pun di luar Bandar. Statistik 

kebejatan social membuktikan hal ini. Sebut apa jua bentuk perlakuan tidak 

bermoral – pembunuhan, sumbang muhrim, pelacuran, gangsterisme, 

alkoholisme, perjudian, vandalisme dan sebagainya – setiap satu daripada amat 

ramai melibatkan masyarakat Melayu. Justeru itu, generalisasi dapat dibuat 

bahawa wajah moral masyarakat Melayu berada pada tahap yang amat kronik 

dan kritikal. Justeru itu, kertas kerja konseptual ini akan dibahagikan kepada tiga 

bahagian. Pada bahagian pertama kami akan menghuraikan secara konsep-

konsep asas kertas kerja ini selain memaparkan hujah „rupa bentuk wajah‟ moral 

masyarakat Melayu dulu dan kini. Kami juga akan memberikan justifikasi sebab-

sebab munculnya wajah moral masyarakat Melayu masa kini  Pada bahagian 

kedua kertas kerja ini, kami akan mengagaskan usaha-usaha yang telah dan 

sedang dibuat bagi „mencantikkan‟ wajah moral masyarakat Melayu. Dalam hal 

ini, kami turut melontarkan idea dan kritikan  pendekatan-pendekatan yang 

dibuat selain mengagaskan suatu pendekatan yang lebih bersepadu. Pada 

bahagian akhir kertas kerja ini, kami menampilkan suatu pendekatan pendidikan 

moral tinggi yang mampu mengembalikan semula wajah moral yang indah dan 

bersih itu. 

 

 

 

PENGENALAN 

 

Kertas kerja ini ditulis berdasarkan pengamatan analitikal kritis secara deskriptif. Ia tidak 

menampilkan pendekatan kuantitatif-statistik untuk mengambarkan fenomena tajuk kami. 

Namun pada hemat kami, pendekatan ini memadai untuk memerihalkan senario wajah  moral 

masyarakat Melayu dan impaknya pada zaman pascamoden ini. Berdasarkan pengamatan 

kami ini, inferensi yang kami buat berdasarkan statistik yang terdapat dalam sekian banyak 

akhbar, majalah, jurnal serta laporan yang dikeluarkan oleh pihak wewenang. Tanggapan awal 

boleh dibentuk dan boleh juga digambarkan betapa kebejatan dan kegawatan social yang 



 2 

melanda masyarakat Melayu masa kini amat parah dan memalukan. Mengapa hal ini boleh 

berlaku? Sedangkan kita menyedari bahawa „Islam‟ adalah agama masyarakat Melayu? Jika 

diamati secara mendalam, dinamisme Islam seolah-olah kabur dan hilang dalam jiwa dan 

pemikiran masyarakat Melayu. Hal ini dapat diterima kerana masyarakat Melayu semakin 

meminggirkan metodologi kehidupan Islam sepenuhnya. Adakah semudah itu? Bagaimana ia 

boleh berlaku sedemikian rupa sehingga ia memberi dampak yang serius terhadap kehidupan 

Islami masyarakat Melayu. 

 

Pascamodenisme hadir dengan membawa segala macam fenomena baru yang tidak terfikir, 

tergapai dan terlaksana oleh kita. Ia hadir  dalam satu pakej‟ isme-isme‟ yang bertali temali. 

Isme-isme inilah yang akan meresap dan menyerang keseluruhan daripada superstruktur, 

struktur dan sendi-sendi kehidupan manusia khususnya ke dalam institusi keluarga. Justeru 

cabaran dan hala tuju institusi keluarga semakin berat dan mencabar. Pendidikan moral 

menjadi benteng pertahanan terakhir untuk menghadapi tahap akhir gelombang ketiga ini. Jika 

ia kalah, menyerah dan tewas sudah tentu hasrat untuk membina generasi „khayra ummah‟ dan 

generasi „Quranik‟ berdasarkan pendidikan moral Islami akan hanya berkecai dan kita 

menjadi satu lagi statistik kehancuran yan amat hina. 

 

 

BEBERAPA KONSEP TAJUK KERTAS KERJA 

 

Pascamodenisme 

 

Pascamodenisme boleh dilihat dalam kerangka epistimologi (faham ilmu), aksiologi (faham 

tentang nilai) dan world-view (pandang tentang kehidupan). Secara ringkas, pascamodenisme 

adalah penolakan terhadap grand-narratives dalam rupa agama-agama besar, termasuk Islam 

dengan kebenaran–kebenaran hakiki abadi dan sekali gus berlakunya penolakan nilai-nilai 

mutlak (absolute) dan penekanan kepada kerelatifan nilai dalam semua perkara. Dalam 

konteks ad-din Islam, nilai-nilai pascamodenisme amat membahayakan nilai-nilai rabbani 

yang telah sebati dengan Islam antaranya; 

 

i. Nilai-nilai pascamodensime bertentangan dengan akidah kerana pascamodenisme 

menolak rukun iman dan rukun Islam. 

 

ii. Ia menentang nilai-nilai rohaniah yang hakiki, menolak ibadat seperti sembahyang, 

puasa, zakat dan sebagainya 

 

iii. Ia menolak nilai-nilai moral dan etika yang mutlak dalam agama, dalam perspektif 

pascamodenisme tidak wujud nilai-nilai mutlak yag kekal dan mutlak dan kesemua nilai 

boleh dirasionalkan. 

 

iv. Ia menolak sistem hukum yang dibawa agama dalam bentuk syariat seperti Islam, 

dengan itu manusia akan tersesat tanpa panduan syariat sebagai penyelamat. 

 

Dapatlah disimpulkan bahawa pascamodenisme adalah sekuens sejarah yang lahir daripada 

zaman moden sebagai perkembangan budaya.  Pascamodenisme merupakan produk budaya 

dan gaya hidup baru sebagai pemikiran. Selain itu, ia merupakan cara pemikiran dan 

penteorian baru tentang kehidupan manusia dan masyarakat hari ini.  Ia merupakan sautu 

zaman yang penuh dengan panic; budaya yang panic; ideology yang panic dan teori yang 

panik. 

 



 3 

Wajah  Moral 

 

Wajah moral secara sederhana adalah bermaksud gambaran nilai-nilai moral yang wujud pada 

masa kini. Gambaran nilai-nilai moral ini diterjemahkan menerusi watak, nilai diri, jatidiri dan 

perlakuan individu dan masyarakat secara menyeluruh. 

 

PENDIDIKAN MORAL
1
 

      

Betapa penting nilai akhlak
2
  dan pendidikan moral

3
 hingga ia boleh menjadi faktor penentu 

jatuh-bangunnya sesuatu kaum, bangsa ataupun negara. Ia menjadi penentu hala tuju 

kemanusiaan sejagat dan memisahkan sifat-sifat kebinatangan dari nilai kemanusiaan. Petikan 

daripada sebuah syair Arab berbunyi (Mohd. Kamal, 1988); 

  

“Sesuatu bangsa itu tetap hidup selama akhlaknya tetap baik, bila akhlaknya 

sudah rosak, sirnalah bangsa itu.” 

 

Sebagai rumusannya, sama ada tahap moral atau akhlak tinggi mahupun adab sopan yang 

baik, ini semua menggambarkan baik budi dan tinggi peribadi seseorang manusia. Ia pula 

perlu dipupuk melalui pendidikan terutamanya dalam tahap-tahap awal kehidupan individu 

itu. Dan manakah lagi tempat yang lebih lebih sesuai disemai benih yang baik dari dalam 

sesebuah institusi kekeluargaan. Ia seperti melengkapi sebuah kereta kebal lengkap dengan 

perisai pelbagai macam sebelum melangkah ke medan perang. 

 

NILAI DAN CIRI-CIRI MORAL TINGGI 

 

Tahap moral dapat diukur dari tiga perspektif asas. Pertamanya dari perspektif peribadi. 

Seseorang itu akan menimbangkan dahulu setiap gerak-langkah yang akan diambilnya, 

tentang kesannya ke atas dirinya di masa akan datang. Apakah tindakan tersebut akan 

mendatangkan manfaat atau mendatangkan mudarat. Baharulah kita mengukur tahap moral 

seseorang pada perspektif sejagat. Ia mengukur tindakan seseorang pada nilaian masyarakat 

sejagat atau sekeliling. Jika sesuatu perlakuan itu bersesuaian dengan masyarakat sejagat dan 

dipersetujui, maka ia dianggap akan memberi kebaikan kepada persekitaran pelakunya. Ketiga 

baharulah kita membicarakan tahap moral pada perspektif mutlak. Ini merujuk kepada tahap 

moral yang dipandu oleh kepercayaan seseorang itu kepada kuasa yang terulung atau tertinggi. 

Ia akan menggalakkan seseorang itu memegang prinsip-prinsip moral kerana keyakinannya 

bahawa ini adalah kehendak the superior power atau lebih tepat dipanggil Yang Maha Kuasa 

iaitu Allah Tuhan Rabbul Jalil, Pencipta dan Pemilik sekelian alam. 

 

Dengan pengkelasan tahap moral seseorang itu, kita sepatutnya boleh mengenalpasti ciri-ciri 

dan nilai moral tinggi dalam ketamadunan manusia ini. Tahap perlakuan moral seseorang itu 

juga kita dapat lihat dari beberapa aspek. Kita akan melihat konsep moral dari kacamata 

pengkajian sekular mahupun dari perspektif Islam. Secara umumnya, konsep kemoralan 

sekular terbahagi kepada tiga tahap iaitu kemoralan agama
4
, kemoralan alam

5
 dan kemoralan 

sosial
6
. 

 

Dari perspektif Islam pula, as-Syeikh Dr.Yusuf al-Qardawi memperincikan akhlak mulia 

bukan sahaja dalam ertikata sempit iaitu memelihara diri dari aspek maksiat jelas seperti yang 

berkait dengan minuman keras, wanita dan sebagainya sahaja. Bahkan, ia meliputi ertikata 

yang lebih luas seperti penyesuaian dan pengendalian diri, benar dalam perkataan dan baik 

dalam perbuatan, amanah dalam bermuamalah, berani mengeluarkan pendapat, adil ketika 

membuat keputusan, tegas dalam kebenaran, bulat tekad ketika membuat kebaikan, menyuruh 



 4 

yang makruf dan mencegah yang mungkar, mementingkan kebersihan, menghormati peraturan 

dan sentiasa bertolong-tolongan dalam hal kebaikan dan ketaqwaan.(Mustafa Kamil Ayub, 

1994). Pendekata, akhlak itu adalah pemakaian harian dan tingkahlaku penuh seseorang insan 

dari celik matanya hinggalah pejam ketika tidur. 

 

 

ISLAM SEBAGAI KERANGKA MORAL YANG UNGGUL 

 

Pernyataan bahawa Islam merupakan satu-satunya jalan penyelesaian terhadap permasalahan 

manusia bukanlah sesuatu yang baru. Ia diketahui umum sama ada oleh umat Islam yang 

berilmu, mahupun yang tidak berilmu, juga oleh orang-orang kuffar yang di dalam hati 

kecilnya sedar bahawa Islamlah agama fitrah yang amat bersesuaian dengan asal kejadian 

manusia itu sendiri. Sabda Rasulullah s.a.w mafhumnya; 

 

“Sebaik-baik manusia di kalangan kamu ialah yang paing baik akhlaknya.” 

 

 

Justeru, kemoralan Islamlah yang paling unggul sebagai model kemoralan umat sejagat. 

Kemoralan Islam berpaksikan kepercayaan dan keyakinan kita tentang kewujudan Allah, 

Tuhan Rabbul Jalil yang Maha Hebat dengan segala sifat-sifat keperkasaanNya. Ia juga 

bersandarkan keyakinan kita bahawa kita akan diaudit dan dipertanggungjawabkan di atas 

setiap langkah yang diatur, setiap gerak yang dibuat, setiap niat yang tersedik dan setiap kata 

yang tertutur pada hari di mana tiada perlindungan yang mampu menolong kita kecuali oleh 

Allah Azza Wa Jalla. 

 

Kemoralan agama yang terpahat ini amat berkesan dan kukuh. Ia penting dan bemula dengan 

pemahaman kita terhadap hubungan dan taraf letaknya di antara kita dengan Tuhan. (Mohd. 

Janib, 1994)  Menyedari bahawa manusia itu adalah hamba kepadaNya dan harus malah wajib 

menunaikan apa sahaja yang diperintahNya itu sudah cukup mengikat kita pada janji-janji kita 

untuk menjadi hamba yang taat dan beramal soleh. 

 

Rasulullah s.a.w sendiri, yang diakui oleh Saiyidatina Aisyah sebagai manusia yang 

berperkertikan al-Quran itu teramat mulia akhlaknya. Bahkan baginda pernah bersabda 

tentang misi dan tujuan kehidupan baginda di atas mukabumi ini. Ia berbunyi: 

  

“Sesungguhnya aku tidak diutus melainkan untuk memperelokkan akhlak yang 

mulia” 

 

Pendidikan Islam itu sendiri berpaksikan ketauhidan, berpokokkan dan berdaunkan syariat dan 

berbuahkan akhlak yang mulia. Bahkan, hasil dan manifsetasi iman dan amal soleh hanya 

boleh diukur melalui akhlak mulia muslim yang menandakan kesempurnaan interaksinya 

dengan Tuhan, alam dan manusia sekelilingya sebagaimana yang diturunkan dalam al-Quran 

supaya hambaNya menjaga hubungannya dengan Allah dan hubungannya dengan manusia  

(Mohd. Janib, 1994); 

 

Prinsip dan dasar moral agamalah yang terunggul kerana ia menghidangkan kepada manusia 

suatu doktrin moral yang ketat, konsisten dan „absolute‟
7
. Ia dipreskripsikan oleh Tuhan 

Pencipta dan Pemilik langit dan bumi yang sudah tentunya maha Memahami penciptaan-

penciptaanNya. Bahkan, doktrin kemoralan agama yang diajukan oleh Islam bersifat sejagat 

dan boleh diterima-pakai oleh semua bangsa, tidak kira sempadan geografi dan budaya. Islam, 

sebagai agama fitrah bahkan bukan sahaja diutus untuk semua manusia bahkan ia adalah 



 5 

rahmat untuk seluruh alam. Sifatnya yang sam‟iyat itu juga menjadikan ianya tidak tercabar 

oleh akal dan minda manusia. Ia tentunya boleh diterima dan dipertahankan apabila 

dihujahkan. Seperkara lagi ialah model yang mempraktikkannya merupakan insan yang tiada 

tolok bandingnya, Nabi Muhammad s.a.w. Bahkan pengiktirafan baginda sebagai individu 

terpuji datang sepanjang zaman, sejak dari zaman jahiliyah lagi dengan panggilan al-Amin, 

yang bermaksud “orang yang paling amanah”. 

 

Pada zaman pascamoden ini tidak kurang sarjana Barat yang mengakui keunggulan junjungan 

besar Nabi Muhammad s.a.w. dari segenap aspek. Dengan sifat-sifat baginda yang berakhlak 

mulia dan berperibadi tinggi, Islam menjadi kukuh dan bisa menyinari alam. Ia disegani oleh 

musuh dan dikasihi oleh kawan. Jika dijadikan junjungan mulia, Nabi Muhammad s.a.w. 

sebagai pengukur keunggulan kemoralan agama berbanding lain, maka jelaslah, kemoralan 

agama memanglah unggul dan tiada tolok bandingannya. 

 

 

AGEN PENDIDIKAN MORAL: PERANAN KELUARAGA & MASYARAKAT 

 

Pepatah Melayu menyebut: 

 

 “jikalau hendak melentur buluh, biarlah dari rebungnya”.  

 

Tidak syak lagi bahawa ketika masih kecillah, dan dalam keluargalah pendidikan asas dan 

pembentukan keperibadian itu mesti diberikan dasar yang jelas dan kukuh. Jika dalam 

pengkajian pendidikan Islam, sabda Nabi Muhammad s.a.w. yang amat penting tentang 

pendidikan ialah seperti terjemahan di bawah: 

 

“ Bermain-mainlah dengan anak kamu pada usia 1-7 tahun, didiklah anak kamu 

pada usia 8-14, dan bersahabatlah dengan anak kamu pada usia 15-21”.  

 

Dari hadis di atas, prinsip pendidikan dihuraikan dengan jelas, lengkap dengan peringkat dan 

fasa-fasanya. Kesemua fasa sebenarnya adalah fasa-fasa pendidikan
8
 dan pembentukan 

keperibadian anak-anak. Cuma yang berbeza adalah pendekatannya.  

 

Sehubungan dengan perkara di atas, Professor Dr. Mohd. Kamal Hassan (1988) telah 

menyatakan bagaimana seharusnya akhlak didekati dalam pendidikan anak-anak demi 

melahirkan generasi madani. Menurut beliau, pendekatan boleh diambil dalam tiga peringkat: 

 

i. Membetulkan falsafah, kurikulum dan tujuan pendidikan. Akhlak tidak boleh 

diberikan tempat yang terasing, terpisah dan tersisih dalam sistem pendidikan kita. 

 

ii. Ilmu akhlak harus dipelajari secara praktikal dan bukan dengan pemahaman teori 

sahaja. Ia harus dilihat sebagai satu instrumen penting bagi mencapai keredhaan 

Ilahi.Usaha yang komited oleh para pendidik dari peringkat tadika hinggalah ke 

menara gading bagi mengasimilasikan dan menghayati ahklak yang mulia. Ini juga 

harus disokong dengan pembudayaan dan penguatkuasaan oleh pihak pemerintah. 

 

iii. Baharulah kita dapat melihat pendidikan akhlak yang berkesan itu mampu 

melahirkan generasi bakal pemimpin masyarakat dan negara yang tidak tamak 

kuasa atau harta, amanah, jujur dan adil dan akan mengutamakan kepenringan 

rakyat pada setiap masa dan keadaan. 

 



 6 

Kesemua ini perlu diletakkan asasnya dalam institusi keluarga, baharulah berkembang ke 

peringkat kampung, mukim, daerah, negeri dan negara. Begitulah pentingnya keluarga dalam 

pembentukan akhlak anak-anak. Justifikasi bahawa contact hours anak-anak itu lebih banyak 

di rumah itu semestinya penting dan perlu dipertahankan. Sebab itulah, budaya „nuclear 

family‟ yang amat meluas dalam masyarakat globalisasi ini bisa merobek dan menghancurkan 

institusi pembentukan moral masyarakat kita. „Contact hours‟ di antara ibubapa dan anak 

diminimumkan mengakibatkan peranan mendidik itu terencat dan tidak mampu menghadapi 

arus peredaran zaman yang rakus ini. 

 

Sudahlah begitu, tanggung jawab itu dipindahkan pula ke pundak pengamal-pengamal 

pendidikan dari berbagai lapis sistem yang juga sudah menghadapi over-heating process 

akibat gagal menyaingi pengaruh dan cabaran yang datang dari segenap sudut. Sampai 

bilapun, guru tidak boleh diharapkan untuk mendidik anak-anak kita dengan dasar-dasar 

pembentukan asas keperibadian. Mereka bukan mempunyai „hereditary inclination‟ terhadap 

anak kita. Mungkin untuk pemantauan dan pengembangan susulan dari apa yang telah 

dipupuk di rumah, mereka mampu melakukannya. Tetapi untuk menyuntik gagasan, misi dan 

wawasan, lebih-lebih lagi asas-asas kefahaman keimanan dan sahsiah mulia, mereka kekurang 

autoriti, masa dan sumber untuk melaksanakannya. Mereka juga memikul seratus satu macam 

tugas lain daripada memberi ilmu, menguruskan kedatangan anak-anak kita, memberi 

semangat, menjaga persatuan dan entah bermacam-macam lagi, senarainya tidak akan putus. 

 

Keluargalah yang lebih tepat menjalankan amanat Ilahi ini. Bahkan, Islam menegaskan 

tanggung jawab ini dengan hadis Nabi Muhammad s.a.w yang berbunyi (terjemahannya); 

 

“Anak-anak adalah umpama sehelai kain putih, ibubapalah yang akan 

menjadikannya muslim, nasrani atau majusi.” 

 

Jelas menunjukkan betapa ibu bapa juga merupakan watak utama dalam drama pendidikan 

anak-anak terutama apabila berkait dengan soal keimanan dan keperibadian. Pihak lain 

mungkin boleh turut serta sebagai watak-watak tambahan apabila pengukuhan dan lanjutan 

dibuat di atas asas-asas yang telah dibentang dengan kukuh oleh ibubapa. 

 

 

WAJAH MORAL MASYARAKAT MELAYU
9
 

 

Pakej pascamodenisme telah bermula seawal 1960-an di barat dan entah bila akan berakhir. 

Momentum pascamodenisme ternyata begitu cepat menular dan menjalar ke seluruh urat saraf 

dan nadi kehidupan bermasyarakat, khususnya institusi keluarga. Uthman el-Muhamdy dalam 

Rumaizuddin (2000) menegaskan dari segi sosial dan kekeluargaan, nilai-nilai 

pascamodenisme akan menghuruharakan dan menimbulkan konflik yang tidak berkesudahan 

dengan „gospel of relativity‟ atau ajaran tentang kenisbian yang diberikan kedudukan absolute 

sedemikian. Dengan itu, menurut pascamodenisme akan menghancurkan habis-habisan realitI 

dan pentakrifan insan secara total sehingga wajahnya yang dipanggil oleh agama sebagai 

khalifah Tuhan di bumi dan hamba-Nya hilang lenyap. 

 

Sejarah telah membuktikan bahawa keluarga besar (extended family) telah dihancurkan atas 

nama modenisai dan akibatnya lahirnya keluarga kecil (nuclear family). Menurut Elkind 

(1995), “…The components of the modern nuclear family reflected the fundamental beliefs of 

modernity”.Malah pada zaman ini telah muncul apa yang dikatakan  keluarga alternatif yang 

telah diberikan kedudukan secara legal oleh perlembagaan khususnya di Amerika Syarikat 

seperti „pasangan lesbian‟, „pasangan homoseks‟ dan sebagainya. Hal ini berlaku secara 



 7 

jaringan di merata dunia baik di barat mahu pun di timur. Menurut Elkind (1995), “These 

postmodern themes of difference, particularity, and irregularity are increasingly transforming 

science, the arts and industry. They have also transformed the family and increasingly are 

transforming that mirror of the family, the school”. Institusi keluarga semakin goyah dan 

lemah, khususnya keluaraga Melayu Islam. Malah menurut Garett (1998), revolusi industri di 

barat telah memberi kesan kehidupan berkeluarga dengan munculnya apa yang dikatakan 

“first sexual revolution” dan “ the birth of romance”. Menurut Elkind (1995); 

 

“In the postmodern family, the sentiment of romantic love has given way to the 

sentiment of consensual love. With the sexual revolution of the 1960s and the 

social acceptance of premarital sex, the linchpin of romantic love-saving oneself 

for one‟s fated partner-disappeared. Young people began to have sexual 

relations with those whom they had no intention of marrying. Individuals now 

have sex relations by mutual consent and without a lifelong commitment. The 

notion of consensual love has extended to marriage, and both men and women 

today marry with the awareness that divorce may well be in their future”. 

 

Timbang tara kehidupan keluarga dan moral masyarakat barat menurutnya hanya berdasarkan 

akal dan nafsu semata-mata. Hal yang serupa turut meresap ke dalam jati diri masyarakat 

Melayu langsung menerima citra dan model kehidupan barat. Hal ini diperkukuhkan oleh 

pandangan Wan Liz (2000); 

 

“Orang Melayu merupakan kaum paling banyak terbabit dalam pelbagai gejala 

social yang serius berdasarkan nisbah komposisi penduduk negara ini. 

Berdasarkan statistik rasmi yang Utusan Malaysia perolehi, orang Melayu 

merupakan kira-kira 60 peratus penduduk Malaysia, mencatatkan peratusan 

yang tinggi dalam kes penagihan dadah, kegiatan bohsia, melepak, seks antara 

muhrim, pelacuran serta jangkitan AIDS dan pembawa HIV. Orang Melayu juga 

mencatatkan bilangan peratusan tinggi dalam kes rogol serta kes pembuangan 

bayi. Lebih teruk lagi ialah mengikut perangkaan polis pada tahun 1997, bangsa 

Melayu menduduki senarai jenayah teratas sekali untuk kumpulan umur antara 

10 dan 18 tahun”.  

 

Sehubungan itu, modenisasi amat berbahaya sekiranya idea, pemikiran dan falsafah 

modenisasi itu ditiru bulat-bulat (adoption). Walhal kita mempunyai pilihan dan hak untuk 

menerima „apa‟ yang baik dan sesuai dengan norma dan nilai Islam. Banyak pendekatan yang 

boleh diambil seperti manaerusi cara adaptasi dan akomodasi. Kedua-dua pendekatan ini 

sesuai dan wajar tapi jangan sampai ia menelan nilai dan system Islam tersebut. (Hassan, 

1991) 

 

Tradisional 

 

Sebelum kedatangan penjajah nilai-nilai sosial dan budaya masyarakat Melayu belum lagi 

dicemari oleh kebudayaan barat. Sungguhpun tidak semua unsur-unsur social Islam itu 

dihayati seratus peratus, namun ia lebih baik dan membawa banyak perubahan di kalangan 

masyarakat tempatan yang pernah dipengaruhi oleh kebudayaan Hindu dan Buddha. Islamlah 

yang memainkan peranan dan menjadi teras dalam perubahan sosial masyarakat Melayu. 

(Zulkarnain, 1994) 

 

Sejarah kerajaan Kesultanan Melayu telah banyak mempengaruhi system sosial termasuk 

pendidikan moral masyarakat Melayu. Pada zaman pemerintahan kerajaan Melayu Melaka 



 8 

peranan ulama dan guru-guru agama memberi kesan terhadap institusi keluarga. Namun 

Imperialisme barat telah mencemarkan nilai-nilai budaya masyarakat Melayu. Menurut Syed 

Naquib al-Attas bahawa pengaruh budaya barat yang bermula sekitar abad ke-16 dan 17 telah 

membawa banyak perubahan dalam budaya dan „welstancchung‟ masyarakat Melayu bukan 

sahaja „rupa‟ tetapi yang lebih penting adalah „kejiwaan‟ (Naquib, 1972). Menurut Abdullah 

(1995); 

 

“Selain bahasa pasar, tinggalan lain zaman Portugis ialah agama Katolik 

yang telah berjaya sedikit sebanyak berjejak di Asia Tenggara terutamanya di 

Melaka dan Pulau Maluku” 

 

Pendidikan moral alam Melayu selepas kedatangan Islam tidak terpisah daripada al-Din al-

Islam. Ibu bapa dan keluarga lainnya turut menyumbang kepada pembinaan dan pembangunan 

moral seisi keluarga. Menurut Musnyi Abdullah dalam bukuya „Hikayat Abdullah‟ 

mengatakan; 

 

“Maka pada tiap-tiap pagi aku pergi mengaji ke tempat belajar dan malam 

diajar oleh bapaku dirumah. Bapakau memberi hokum akan daku katanya: 

„Hendaklah engkau pergi pada tiap-tiap hari lepas sembahyang Maghrib 

mengaji dalam masjid, kerana dalam masjid itu beratus-ratus orang akan keluar 

masuk”. 

 

Kawalan sosial adalah bersifat sepunya dan masing-masing akan bertindak berdasarkan 

kapisiti peranan yang diberikan. Rasa hormat, rendah diri, sopan santun, budi bahasa dan nilai-

nilai moral lain merupakan teras kepada integriti dan digniti keluarga. Selain itu, pendidikan 

moral bersifat merata dan sepunya apabila wujudnya perasaan „esprit de coup‟ antara ahli 

masyarakat. Malah masyarakat Melayu menjadi sebuah masyarakat yang responsif terhadap 

fenomena sekeliling yang berlaku termasuk isu-isu moral masyarakatnya. Masyarakatlah yang 

bertanggungjawab mengaplikasikan konsep „amar ma‟ruf dan nahi mungkar‟. Misalnya isu 

pakaian wanita (purdah) pernah menjadi isu perdebatan dalam sejarah umat Melayu; walaupun 

isu ini adalah isu kefahaman aliran pemikiran namun ia tetap menjadi isu penting. (Khoo, 

1991) 

 

Dalam masyarakat tradisi, hubungan antara ahli masyarakatnya adalah begitu erat. Dalam 

sesebuah kampung misalnya, setiap orang di kampung itu saling kenal-mengenali. Sikap 

tolong-menolong, saling mengambil berat antara satu sama lain dan sebagainya meresap ke 

dalam jiwa setiap ahli kampung tersebut. Perhubungan sebegini erat secara tidak langsung 

menjadi satu bentuk kawalan sosial yang dapat memelihara tingkahlaku ahli masyarakatnya. 

Suatu perbuatan yang melanggar norma dan nilai masyarakat kampung tersebut akan cuba 

dielakkan kerana jika tidak, bukan sekadar nama diri sendiri akan tercemar, tetapi juga nama 

baik keluarga. Akan tetapi, dalam persekitaran Bandar yang telah mengalami proses urbanisasi 

dan industrilisasi, perkara-perkara yang disebutkan di atas amat sukar untuk ditemui. (Siti 

Fatimah, 1994). Hal ini ditekankan oleh Zulkarnain (1994): 

 

“orang-orang Melayu juga begitu kuat berpegang pada adat sehingga lahirnya 

ungkapan iaitu “biar mati anak jangan mati adat”. Ini mencerminkan bahawa 

adat itu memainkan peranan penting dalam sosiobudaya masyarakat Melayu. 

Pergaulan juga adalah bebas tetapi terkawal dengan batas-batas agama dan 

adat yang menjadi sempadan. Pendidikan moral masyarakat Melayu pada ketika 

itu tergambar menerusi cara berpakaian, adat resam, pergaulan, percakapan 

yang hampir keseluruhannya tidak bebas nilai. 



 9 

 

Masyarakat Melayu sebelum pengaruh imperialisme, industrialisme dan sekularisme amat 

sinonim dengan nilai moral dan akhlak yang tinggi dan terpuji. Rasa hormat anak-anak 

terhadap orang tua amat tinggi dan budi bahasa, sopan santun, keluhuran budi dan segala 

macam nilai moral yang terpancar menerusi budaya hidup tolong menolong dan bekerjasama 

mencerminkan pendidikan moral institusi keluarga masyarakat tradisi amat berkesan. Hal ini 

ditambah oleh beberapa faktor antaranya; 

 

 Islam menjadi asas kepada budaya dan falsafah hidup masyarakat Melayu. 

 Pemikiran dan asas hidup yang dinamik dan progresif khususnya dalam soal 

pendidikan moral. Anak-anak dididik, dibimbing dan dipantau sejak kecil agar 

menghormati orang tua, beradab, bertingkahlaku, adab berkomunikasi dan 

sebagainya. 

 Adat, nilai dan norma setempat mengukuhkan lagi pendidikan moral masyarakat 

Melayu. 

 Budaya dan falsafah hidup masyarakat Melayu masih segar dan belum dipengaruhi 

oleh isme-isme modenisasi. 

 Pendidikan moral (kawalan sosial dan isbat social) merupakan tanggungjawab secara 

kolektif. 

 Sistem dan falsafah pendidikan Islam seperti sekolah pondok dan fardu ain 

merupakan teras membina akhlak generasi muda. 

 Pergaulan dan interaksi sosial muda-mudai terbatas. 

 Pengaruh media massa sangat minimal. 

 

Pascamoden 

 

Sistem keluarga di negara ini sedang menghadapi krisis yang hebat di mana sebahagian 

daripada ibu bapa sudah tidak dapat memainkan tanggungjawab dan melaksanakan  yang 

sewajarnya untuk mendidik anak-anak mereka. Ini adalah di antara akibat daripada tekanan 

dunia yang semakin materialistik, letusan „rat race‟ dan ceteknya pengetahuan agama. Sudah 

terdapat tanda-tanda institusi keluarga Melayu di Malaysia pada hari ini sedang melalui jalan 

kebinasaan dan keberantakan. Sebagai contoh pengantin gagal dalam temuduga yang 

dijalankan oleh Pegawai Jabatan Agama Islam di beberapa buah negeri. Sebahagian besar 

daripada mereka tidak mengetahui hukum asas fardhu ain, ibadat dan tanggungjawab suami-

isteri atau kewajiban sebagai ibu bapa. Oleh itu, apabila mereka sudah mendirikan rumah 

tangga, pengetahuan cetek mereka dalam agama akan mencorak perlakuan dan sikap mereka 

terhadap pendidikan moral anak-anak dan institusi perkahwinan itu sendiri. (Wan Liz, 2000). 

Bukan sekadar itu, malah menurut Mohd. Shahir (2000), gejala keruntuhan sosial dalam 

keluarga dapat dilihat dengan meningkatnya percerian di kalangan suami isteri, penganiayaan 

terhadap anak-anak, hilang perasaan kasih saying sesama anggota keluarga dan memutuskan 

hubungan silaturrahim malah terdapat di kalangan anggota keluarga sendiri yang sanggup 

melakukan jenayah zina sesama mereka dan ada bapa yang sanggup merogol anaknya sendiri.  

 

Masyarakat barat sendiri mengakui bahawa sistem keibubapaan yang longgar dalam tahun-

tahun 80-an menghasilkan banyak generasi muda yang terbabit dalam jenayah, keluarga tidak 

stabil, gejala membunuh diri, lari dari rumah dan penyakit lain yang berpunca daripada 

kehilangan nikmat kebahagiaan hidup dan mental yang tidak tenteram. Mengikut pakar 

psikologi barat, salah satu daripada aliran pendidikan yang berasaskan kepada keibubapaan 

pemisif ini juga dikenali sebagai aliran liberal dan demokratif, ialah idea mengelak diri 

daripada mengajar nilai moral kepada kanak-kanak dengan teori bahawa apabila dewasa 



 10 

mereka dapat memilih sendiri nilai hidup berdasarkan proses „trial and error‟, yang mereka 

alami dari masa ke semasa. Teori ini ternyata salah dan meninggalkan kesan buruk yang parah 

dalam masyarakat barat. (Ismail, 1994). Fenomena di atas menurut Halstead (1999) sebagai 

berikut; 

 

“The family is an arena in which virtually the entire range of human experience 

can take place. Warfare, violence, love, tenderness, hnesty, deceit, private 

poverty, communal sharing, power manipulation, informed consent, formal status 

hierarchies, egalitarian decision-making-all can be found within the setting of 

the family”. 

 

 

GELOMBANG PERUBAHAN ZAMAN & KESAN TERHADAP INSTITUSI 

KELUARGA 

 

Kita menyaksikan bahawa perkembangan ICT banyak membawa perubahan drastik dalam 

kehidupan manusia. Namun tidak kurang pula kesan negatif terutamanya ke atas pendidikan 

moral generasi masa kini dan yang akan datang. 

 

Dunia semakin tua. Menurut pandangan barat, dunia kini sudah memasuki fasa akhir 

gelombang ketiga yang bermula seawal tahun 1950-an iaitu gelombang teknologi maklumat 

(IT). Ledakan maklumat dan teknologi telekomunikasi merupakan suatu gerakan antarabangsa 

untuk mewujudkan perkampungan global yang mempunyai kesamaan dari segi ideologi, nilai, 

sosiobudaya dan pemikiran yang kemudian dijelmakan menerusi komunikasi, tindakan dan 

amalan. Menurut Shahrom (2001), 

 

 “…jaringan teknologi informasi yang berlaku dalam semua bidang kehidupan 

telah menjadi sesuatu yang bersifat „transparan‟ dan „maya‟, tatkala tidak ada 

lagi kategori-kategori moral yang mengikatnya, tatkala tidak ada lagi ukuran-

ukuran-nilai yang mengikatnya…”.  

 

Ciri perkampungan global dari segi ideology, nilai, sosiobudaya dan pemikiran yang 

diketengahkan melalui ledakan maklumat ini merujuk kepada model yang direkabentuk oleh 

pengasas dan penaja system teknologi maklumat dan teknologi telekomunikasi yang telah 

tersebar luas di seluruh dunia. Kedaifan kebanyakan Negara Dunia Ketiga dalam ilmu 

pengetahuan dan kemahiran teknologi maklumat dan telekomunikasi memungkinkan mereka 

sukar untuk menolak gelombang yang besar dan berisiko ini. (Mohamad, 1995) 

 

Perubahan-perubahan zaman memberi kesan langsung kepada perubahan-perubahan social 

yang berlaku sekarang dan ia merupakan hasil daripada penyalahgunaan dasar pembangunan 

dan pertumbuhan teknologi serta tidak mewujudkan satu system kawalan social yang 

berkesan. Ia tidak dimanfaatkan dengan betul dan sesuai dengan budaya hidup Islam. Oleh itu 

ia memberi pengaruh kepada institusi keluarga seperti pengecilan saiz keluarga, peningkatan 

bilangan wanita atau ibu bekerja, bilangan lelaki menganggur bertambah, bentuk penjagaan 

anak dengan mengabaikan pertumbuhan kerohanian sehingga kurang daripada 40 peratus 

(Berhanudin, 2000).  

 

 

 

 

 



 11 

PASCAMODENISME & KESANNYA TERHADAP PENDIDIKAN MORAL 

INSTITUSI KELUARGA 

 

Nilai-nilai Pascamoden telah lama meresapi setiap sendi kehidupan manusia. Tiada satu pun 

elemen kehidupan manusia masa kini yang tidak terpalit dengan „makna moden‟ bikinan barat 

baik dalam tatacara berekonomi, berpolitik, bersosial mahupun beragama. Nilai-nilai 

pascamodenisme amat berbahaya kepada masa depan beragama masyarakat. Tidak hairanlah 

dengan istilah moden umpamanya, Barat memahami bahawa zaman ini adalah zaman yang 

punya cara dan gaya serba baru, bukan gaya kuno dan lapuk lagi kolot dan usang. Justeru 

manusia moden, menurut takrifan barat, harus mendustakan semua perkara yang ghaib 

Menurut James Orr (1906) dalam Mohd. Sani (2000), „merakamkan betapa kebanyakan 

„manusia moden‟ menolak perutusan  Tuhan dan kerasulan (prophecy) kerana sifatnya yang 

ghaib. Nilai-nilai relatif yang berakar sejak revolusi industri pada abad ke-16 mengariskan 

enam konsep asas pemodenan iaitu (Idris, 1997): 

 

1. Penyingkiran Tuhan dalam kehidupan dan kegiatan pembangunan. 

2. Manusia dididik dan dilatih untuk menjadi „kuda tunggangan‟ pembangunan fizikal 

dan kebendaan. 

3. Kebahagian hidup diukur dari keuntungan kebendaan. 

4. Merelatifkan nilai-nilai moral dan akhlak manusia dan pencapaian ekonomi menjadi 

tumpuan dan pemujaan. 

5. Agama tidak berperanan dalam pembangunan. 

  

 

Hari ini konsep moden telah diperluaskan kepada pascamoden (postmodern). Pasca moden ini 

secara umumnya meningkatkan pembangunan dan kepengunaan sains, seni dan industri 

(Elkind, 95). Malah lebih melampau, pascamodenisme ia mempertikaikan kemampuan akal 

rasional dan keunggulan manusia yang menjadi cirri penting modernisme. 

 

Secara tidak langsung ia turut memberi kesan langsung terhadap nilai dan moral hidup dalam 

institusi keluarga. Karya Max Weber yang berjudul “The Protestant Ethic and the Spirit of 

Capitalism” pada tahun 1958 telah banyak mengubah paradigma dan latar institusi keluarga 

tradisional. Sekaligus gambaran keluaraga moden dengan ciri-ciri industri dan kapitalisnya 

telah memberi kesan besar terhadap pendidikan moral keluarga nukklear yang berteraskan 

tradisi kristian katolik. Namun begitu keadaan yang digambarkan oleh Max Weber itu tidak 

sama dengan masyarakat Melayu. 

 

 

SENARIO PENDIDIKAN MORAL MASYARAKAT MELAYU MASA KINI 

 

 Senario pendidikan moral masyarakat Melayu masa kini bersifat cacamarba. 

Berdasarkan pengamatan dan pemerhatian kami pendidikan moral masyarakat Melayu 

masa kini banyak bergantung kepada faktor-faktor dalaman dan luaran seperti taraf 

pendidikan,  budaya hidup keluarga, kawasan tempat tinggal, taraf hidup dan 

sebagainya. Umumnya pendekatan pendidikan moral masyarakat Melayu Islam adalah 

berdasarkan faktor-faktor seperti berikut; 

 

 Pendidikan moral masyarakat Melayu bersandarkan „rule oriented moralty‟, dan tidak 

berasaskan pendidikan akhlak Islam. Malah ada segelintir ibu bapa menggunakan 

pendekatan liberal dan permisif. Iaitu biarlah ia bersesuaian mengikut trend masa kini. 

 



 12 

 Peranan ibu dan bapa sebagai „pendidik moral‟ dalam keluarga lemah, tidak jelas dan 

terhakis. Hal ini kerana kurangnya pengetahuan teradap pendidikan moral berasaskan 

Islam. Akibatnya tiada kesedaran terhadap konsep dan jati diri Islam yang jelas. 

Tiadanya pengetahuan terhadap metodologi pendidikan anak-anak yang berasaskan 

Islam menyebabkan segelintir ibu bapa menjadikan anak-anak sebagai objek „deraan‟ 

dan „melampiaskan nafsu serakah‟ mereka. 

 

 Ibu bapa lebih mementingkan pendidikan akademik-sekular berbanding pendidikan 

Islam. Hasrat mereka pada masa depan agar  pendidikan yang anak-anak mereka 

perolehi akan memungkinkan mereka hidup selesa dan terjamin. Justeru berlakunya 

pengabaian dalam pendidikan moral. 

 

 Goyahnya ikatan „perkahwinan‟ menjadikan keluarga tidak harmoni dan pendidikan 

moral tidak berkesan untuk membina dan membentuk akhlak anak-anak. Hal ini 

disebabkan oleh banyak faktor dalaman dan luaran seperti himpitan hidup, tidak 

sefahaman dan sebagainya. 

 

 Pengaruh persekitaran seperti rakan sebaya, media massa dan hiburan sangat 

maksimal. Apatah lagi masa kualiti ibu bapa dengan anak-anak amat terhad dan tidak 

digunakan dengan bijaksana. 

 

 Pendidikan moral masyarakat Melayu masa kini dianggap bersifat peribadi. Kawalan 

sosial oleh ahli masyarakat semakin lemah akibat interaksi sosial yang semakin 

terpinggir. 

 

 

KEKANGAN PENDIDIKAN MORAL MASYARAKAT MELAYU 

 

Kekangan yang dihadapi oleh masyarakat Melayu masa kini adalah berpunca daripada 

falsafah pembangunan yang bersifat sekularisme. Antara jelas dengan tidak konsep 

pembangunan dualisme ini telah mempengaruhi fikrah dan pembinaan keluarga dan 

masyarakat madani yang unggul. Hal ini kerana pembangunan moral (akhlak)  agama dan 

kerohanian dikepung dan dihimpit oleh falsafah pembangunan  sekular dan budaya hedonisme 

(Muhamad Syukri, 1987) 

 

Kekangan Dalaman  

 

i. Kekangan utama ini telah secara tidak langsung memberi kesan terhadap institusi 

keluarga Melayu masa kini dal membina kekuatan akhlak dan moral keluarga. 

Antara faktor-faktor yang yang menyebabkan kekangan ini adalah: 

 

ii. Kurangnya pengetahuan terhadap metodologi pendidikan moral berlandaskan 

Islam. Menurut  Halstead (1997), “…parents generally have not had the 

professional training of teachers, are much less accountable for their actions, 

and may depend more on traditions passed on from generation to generation”. 

 

iii. Tumpuan masa kualiti (quality time) terhadap pembangunan moral-sakhsiyah 

anak-anak dan ikatan kekeluargaan. Terdapat tanda-tanda yang menunjukkan 

sehingga ada antara ibubapa yang terlupa tanggungjawab memesrai anak-anak 

akibat terlalu sibuk dengan dunia pekerjaan dan soal-soal peribadi. Sepatutnya 



 13 

ibubapa  memberikan kawalan dan penjagaan yang ketat serta mempunyai 

hubungan kekeluargaan yang rapat. Tetapi oleh kerana ibubapa sibuk dengan 

tugas-tugasnya menyebabkan mereka mengabaikan rasa tanggungjawab kepada 

anak-anaknya. 

 

iv. Ketiadaan „role model‟ yang ideal yang bersifat Islami dalam institusi keluarga. 

Saelain mendidik ibubapa perlu menjadi contoh yang baik kepada anak-anak. Jika 

anak-anak sekadar dididik dengan nilai saying tanpa ibubapa menunjukkan sikap 

menyayangi itu dalam semua aspek kehidupannya, kesannya samalah seperti 

usaha ketam yang menyuruh anaknya berjalan lurus. Oleh itu contoh yang baik 

daripada ibubapa perlu bagi pendidikan moral anak-anak. 

 

v. Ukkhuwah Islamiah antara ahli keluarga, jiran dan masyarakat sekitar semakin 

lemah dan goyah menyebabkan penglibatan ahli-ahli masyarakat dalam „kawalan 

sosial‟ (dibaca: pendidikan  moral) semakin mengendur. Malah institusi keluarga 

sekarang ini tidak lagi menjadi sumber terpenting untuk anak-anak mendapat 

nasihat, menerima panduan dan bimbingan. Keluarga sekarang ini banyak 

memberikan tugas ini kepada sekolah dan orang tertentu (pengasuh). Perubahan 

fungsi keluarga ini membawa kepada longgarnya hubungan antara ibubapa dan 

anak-anak, terutama sekali anak remaja. (Asmah Bee, 2000) 

 

vi. Kemiskinan dan tidak berpendidikan. 

 

 

 

Jelas sekali budaya dan falsafah hidup keluarga Melayu memainkan peranan yang besar dalam 

membina suatu kekuatan pendidikan moral keluarga. Jika ia dibina atas landasan yang tidak 

berkiblatkan Islami kesannya sudah dapat diduga. Jika Islam menjadi teras budaya dan 

falsafah hidup keluarga pasti ia akan memperolehi keberkatan dan keharmonian yang 

berpanjangan. Zaman pascamoden ini telah banyak menyaksikan keruntuhan keluarga Melayu 

Islam samada di bandar mahupun di luar bandar, samada kaya atau miskin, yang 

berpendidikan atau yang tidak berpendidikan. Apa erti senario ini, jika tidak budaya dan 

falsafah hidup yang tidak berlandaskan akhlak Islam. 

 

 

Kekangan Luaran Pendidikan  

 

Selain daripada kekangan luaran, kemelut akhlak-moral ini turut ditambah dengan kekangan 

luaran antaranya: 

 

 

1. Pengaruh daripada rakan sebaya 

 

Pengaruh rakan sebaya pula tidak boleh diambil ringan dalam mencorak kelakuan dan 

pemikiran anak-anak muda. Mereka yang terlibat dalam jenayah juvana, tidak berdisiplin, 

tingkahlaku lepak dan penagihan dadah sebahagiannya adalah akibat daripada dorongan dan 

ajakan rakan sebaya mereka yang bermasalah. Begitu longgarnya kawalan ibubapa terhadap 

anak-anak mereka telah menjadikan pengaruh rakan sebaya menjadi dominan sehingga 

mencorak personaliti dan sikap golongan remaja tersebut. Justrru itu, ibu bapa harus 

mengambil berat dalam soal „rakan sebaya‟ anak-anak mereka. Ibu bapa sekurang-kurangnya 

perlu tahu dengan siapa anaknya berkawan?, ke mana anaknya keluar? Dengan siapa anaknaya 



 14 

keluara? Apa tujuannya? Dan sebagainya. Ini bukan bermakna mengongkong pergerakan dan 

aktiviti anak-anak. Apa yang penting ia mestilah dilakukan secara berhikmah. 

 

2. Pengaruh daripada media massa 

 

Peranan media massa yang merupakan wahana utama dalam menyebarkan unsur-unsur luar 

termasuklah yang negatif. Kebanjiran budaya kuning dan cara hidup barat yang hedonistic 

adalah akibat daripada pengaruh media cetak, televisyen satelit, televisyen, filem, video dan 

laser disc (DVD dan VCD). Di Malaysia sekarang ini terdapat lebih daripada 30 saluran 

televisyen tempatan, Indonesia, Thailand, Brunei, Filipina, Singapura dan termasuklah 

televisyen satelit seperti ASTRO DAN MEGA TV.  Menurut Shahrom (2001), “…seorang 

pakar komunikasi pernah berkata bahawa televisyen adalah agama masyarakat industri. 

Sebagai „agama baru‟, televisyen telah meminggirkan agama-agama konvensional.” 

Bayangkan dasar langit terbuka ini membuka ruang yang seluas-luasnya kepada pengaruh dan 

budaya kuning daripada barat mahupun timur sendiri. Hal ini tidak kurang pula yang berlaku 

kepada pelbagai akhbar dan  majalah yang terdapat di pasaran. Kebanyakannya yang bersifat 

komersil itu, lebih banyak menghidangkan cara dan citra hidup para artis baik di Malaysia 

mahupun di luar negara seperti Hollywood dan Bollywood. Selain menampilkan cerita tentang 

keaiban, kelemahan dan hidup glamour orang-orang ternama dalam pelbagai bidang. Reality 

TV turut berperanan membina wajah moral masyarakat Melayu masa kini. Pelbagai rancangan 

yang bercorak hiburan yang „diciplak‟ daripada Barat seperti Survivor, American Idols, 

Apprentices telah menjadi kegilaan di kalangan anak-anak muda dan masyarakat Melayu 

khususnya dengan pelabagai adegan dan hiburan yang ternyata melalaikan dalam siri-siri 

seperti Auditions, Malaysia Idols, Akademi Fantasia dan sebagainya. 

 

Menurut Zulkiple (1997), beberapa kajian skala kecil yang dilakukan oleh Persatuan 

Pengguna Pulau Pinang dan Pelajar-pelajar komunikasi boleh dirumuskan sebagai berikut: 

 

Dalam seminggu siaran televisyen, terdapat 57 pembunuhan, 350 perilaku memukul dan 365 

perilaku menunjuk senjata. 

 

a) Secara puratanya, setiap kanak-kanak melihat televisyen 2 hingga 3 jam sehari pada hari 

biasa dan 3 hingga 4 jam pada hari minggu. 

b) Daripada 8 program yang paling diminati, tujuh daripadanya mengandungi nisbah 

keganasan yang tinggi. 

c) Separuh daripada ibubapa yang disoal selidik mengatakan mereka tidak mengawasi apa 

yang ditonton oleh anak mereka dan 2/3 mengaku mereka menjadikan televisyen sebagai 

„babysitter‟ kepada anak-anak mereka. 

 

3. Pengaruh internet dan dunia Siber 

 

Pornografi terdapat dengan meluas melalui berbagai-bagai rangkaian komputer dan protocol 

seperti Usenet, World Wide Web dan Bulletin Board Service (BBS) yang dijalankan secara 

komersil. Selain, itu terdapat laman web yang dibina khas untuk memaparkan perlakuan lucah 

orang berbangsa Melayu juga terdapat ruangan untuk menceritakan pengalaman seks dan „sex 

chatting‟ secara „realtime‟. Kesemua bentuk „hiburan‟ ini boleh dilayari oleh sesiapa sahaja di 

kafe siber dengan bayaran langganan  yang murah. (Alim, 2000) 

 

 

4 Pascamodenisme, Globalisasi dan Perubahan Sosiobudaya: Gelombang dan 

Cabaran Baru Yang Mencabar Pendidikan dan Sistem Moral Masyarakat Melayu 



 15 

 

Menurut Martin (1990) dalam Fariza (2000), globalisasi merujuk kepada semua proses yang 

mana manusia di dunia ini akan bersatu dan menjadikannya satu masyarakat dunia (single 

world society), masyarakat global. Globalisasi menjadikan jarak, ruang dan waktu bersifat 

maya dan pendek; dimensinya boleh digerakkan sepantas yang mungkin. Jaringan komunikasi 

manusia semakin cepat dan dekat. Maklumat dapat disalur dan diterima hanya dalam beberapa 

saat. Sekaligus, globalisasi memberi impak yang bukan sedikit terhadap budaya dan tamadun 

hidup manusia. Menurut Wan Hashim (1997); 

 

“ Kita melihat globalisasi yang berselindung di sebalik dan akibat langsung 

ledakan teknologi malumat merupakan suatu proses re-westernisasi atau 

imperialisme budaya, bahasa dan pendidikan yang berpengaruh dan mempunyai 

kesan melemah dan akhirnya meminggirkan proses Islamisasi. Ia menjadikan 

masyarakat Malaysia secara relatifnya lebih materialistic dan berorientasikan 

kepenggunaan (consumer-oriented), serta berorientasikan perniagaan untuk 

mengaut keuntungan sebanyak mungkin…”. 

 

Perubahan sosiobudaya yang dimaksudkan adalah penyesuaian cara hidup yang telah diterima 

akibat daripada faktor-faktor dalaman dan luaran. Akibat daripada proses penyesuaian budaya 

seperti asimilasi, akulturasi dan difusi dalam budaya hidup masyarakat daripada sumber-

sumber yang kompleks dan rencam di merata dunia menerusi globalisasi. Sesungguhnya kesan 

dan impak globalisasi dalam pelbagai elemen kehidupan masih terus dibicarakan pada hari ini. 

Banyak sekali karya-karya penulis barat mahupun tempatan yang berkaitan dengan globalisasi 

dan kesanya kepada masyarakat  seperti „Islam, Globalization and Postmodernity‟, „Jihad vs. 

McWorld (Benjamin R. Baber, 1995), „States of Minds‟ (Richard Kearney, 1995), „Predicting 

the Future (Leo Howe dan Alan Wain, 1993), „Malaysia Menangani Globalisasi: Peserta atau 

mangsa? (Noraini Othman dan Sumit K. Mandal. eds), „Realiti dan Ilusi Kehidupan Dalam 

era Siber‟ (Shahrom TM Sulaiman, 2001) 

 

Pada masa kini, banyak pihak lebih melihat gelombang globalisasi sebagai satu cabaran 

terhadap ekonomi. Ekonomi menjadi mauduk penting dalam dunia globalisasi. Ramai sarjana 

seperti Alvin Toffler, Peter F. Drucker, Richard Crawford dan Hamish McRae menyatakan 

abad ke 21 lebih menekankan kepada pembangunan modal manusia (human capital). Justeru 

itu, kebanyakan daripada wewenang bertungkus lumus bersiap siaga untuk menyediakan asas-

asas pembangunan ekonomi yang sekukuhnya. Perancangan strategik dan infrastruktur 

pembangunan sumber-sumber manusia dan bukan manusia digagas dan dirancang dan 

dilaksanakan samada untuk jangka panjang atau jangka pendek. Kesemua ini dilakukan kerana 

takut kalau-kalau negara dan masyarakat tidak mampu bersaing pada pasaran terbuka. 

Menurut Idris (1997), 

 

 “…namun kita tidak dapat lari dari satu hakikat bahawa dasar atau falsafah 

liberal-kapitalis di mana soal kemajuan material dan keuntungan kewangan 

menjadi titik hitung paling utama. Kemudian faham pragmatis pula menyokong 

keseluruhan agenda-agenda pembangunan tersebut”. 

 

“Seiring dengan kebangaan kita Melayu menjadai jutawan, usahawan, 

cendekiawan dan pahlawan dan serentak dengan itu juga kita wajar berkabung 

kerana ramainya Melayu menghidap AIDS, seks bebas, melepak, pengkhianat 

bangsa dan pelbagai lagi. Justeru kita kini berhadapan dengan persoalan 

survival Melayu dalam konteks globalisasi, dunia tanpa sempadan, teknologi 

maklumat dan multimedia. Orang Melayu terhimpit untuk mengekalkan jatidiri 



 16 

dan akal budi dalam hembusan pawana ekonomi dunia yang terbuka luas, 

himpunan kekayaan yang melimpah ruah, penyaluran maklumat tanpa batasan, 

dan asimilasi nilai yang berterusan antara timur dan barat”.(Mustafa Kamil, 

1998) 

 

Dewasa ini kebanyakan daripada keluarga memandang mudah akan pendidikan moral dan 

asuhan terhadap anak-anak. Malah kebanyakan daripada mereka berpendapat sama seperti 

Donald dan Benjamin (1968); 

 

“told parents they did not have to go to college or read heavy books to be good 

parents. They had only to use their clear-headed common sense and their natural 

inclinations, and they would easily be “good enough” parents. 

 

Ramai pakar dalam bidang psikologi, kaunseling dan kekeluaragaan melihat fenomena 

globalisasi ini akan membina sebuah keluarga maya (virtual family) dengan nilai, norma dan 

moral yang bersifat maya. Justeru itu, keluarga maya akan menyebabkan keberantakan yang 

lebih parah akan berlaku dalam institusi yang tertua di dunia ini. Maka akhirnya benarlah 

pepatah Inggeris yang berbunyi “corrupt parents makes corrupt children”. Namun begitu 

masih ada sarjana barat yang prihatin akan peranan keluarga dalam pendidikan moral dan 

antaranya Wilson (1990) menyatakan; 

 

“…the family is the best context for moral learning, because it provides a secure 

framework in terms of group identity, it satisfies the need for a personal identity 

in terms of feeling confident, successful, useful and wanted; it puts the child in 

close personal contact with adults who provide authority of the desire for 

intimate response and the approval of one‟s kind. 

 

Cabaran Pendidikan Moral Masyarakat Melayu Pada Zaman Pascamoden 

 

Sesungguhnya abad ini, merupakan suatu cabaran yang amat besar dan mencabar. Masyarakat 

Melayu yang semakin hari dihimpit dengan nilai materialistik dan hedonisme harus bekerja 

keras untuk mengembalikan jati diri Islam yang sebenarnya. Peranan setiap individu dalam 

keluarga khususnya ibu dan bapa pada dunia „hiper realiti‟ (memetik Shahrom, 2001) amat 

penting dan ia memerlukan komitmen dan „jihad‟ yang besar. Hal ini kerana pernyataan-

pernyataan di bawah menunjukkan bahawa pendidikan moral semakin penting diberi 

penekanan untuk membina keluarga dan masyarakat yang berakhlak luhur. 

 

“Today parenting is seen as shared not only between mother and father, but also 

with other caregivers. It is certainly true, of course, that despite this changed 

sentiment mothers still do the lion‟s share of child rearing and homemaking”. 

(Elkind, 1997) 

 

“Children, in turn, are now seen as competent: ready and able to deal with all of 

life‟s vicissitudes. This new perception of children, however, did not appear 

because of some new and revolutionary finding about children”. (Halstead, 

1999)  

 

“…Adolescent today are seen as sophisticated, as quite knowledgeable about 

sex, drugs, sexually transmitted diseases, AIDS and modern technology. This new 

perception is again reflected in media portrayals of teenagers who are sexually 



 17 

active, who may be using drugs, and who consider themselves equal to their 

parents in decision-making competence”. (Garrett, 98)) 

 

 

“Menurut pakar sosiologi tersohor abad ini, dunia siber akan melenyapkan 

batas-batas social dalam masyarakat kontemporari, khususnya batas-batas 

antara dunia anak-anak dengan dunia orang dewasa menerusi „transperansi‟ 

media. Ketika anak-anak menyaksikan tontonan-tontonan yang merupakan dunia 

orang dewasa menerusi video dan komputer (video atau disket porno), maka 

secara sosiologisnya batas dunia anak-anak dengan orang dewasa. Tidak ada 

lagi rahsia yang masih tersisa buat anak-anak dan dunia orang dewasa adalah 

pantang larang dan tabu (pendidikan moral)”. (Shahrom, 2001) 

 

 

MODEL PENDIDIKAN MORAL INSTITUSI KELUARAGA MELAYU 

 

Dalam menelusuri masa depan dengan penuh cabaran, masyarakat melayu Islam tidak ada 

pilihan melainkan menghadapinya dengan segala persediaan kekuataan jatidiri dan 

berlapangan dada untuk membaiki kelemahan diri. Dalam mengharungi cabaran-cabaran yang 

dinyatakan dalam kertas ini, institusi keluarga adalah merupakan institusi yang paling utama 

dan penting dalam menyalurkan  perubahan-perubahan positif didalamnya. Abdullah Nasih 

Ulwan mengatakan bahawa  sebab itu Islam menekankan dan memfokuskan perihal penting 

pendidikan anak-anak dalam kontek kekeluargaan Islam. Nilai-nilai asas seperti ketaqwaan, 

keikhlasan, hormat-menghormati, kasih sayang  dapat diterapkan didalam keluarga. (Abdullah 

Nasih Ulwan: 1988) Walaupun kita tahu anak-anak tersebut akan berkecimpung dalam 

masyarakat dan menghadapi pertembungan nilai, maka disinilah peranan institusi social yang 

lain dalam melaksanakan konsep kawalan social. Kawalan sosial tidak mungkin terlaksana 

tanpa tanggungjawab dari anggota masyarakatnya. Almarhum Prof. Ismail Faruqi mengatakan 

bahawa; 

 

“Moral obligation is impossible without responsibility or reckoning. Unless man 

is responsible and somehow and somewhere he will reckoned with as far as his 

deeds are concerned” 

 

Dalam masyarakat melayu, istilah yang dipakai bagi menggambarkan perihal kelakuan ialah 

Akhlak. Dalam pandangan hidup Melayu istilah akhlak berkaitan dengan konsep makhluk dan 

khaliq iaitu Penciptayang merujuk kepada kehalusan budi makluk berdepan dengan 

Penciptanya. Sedangkan istilah moral tidak mencakupi dimensi kewujudan Tuhan dan 

kehadiran Allah s.w.t. (Baharudin, 2001). Semua istilah yang dipakai ada konotasi dan 

implikasi pandangan hidup yang berbeza. 

 

Dalam konteks pendidikan formal,kita berpendapat bahawa falsafah pendidikan negara dan 

kurikulum bersepadu yang dibentuk mampu membina nilai-nilai murni pada pelajar. Soalnya 

sejauhmana perlaksanaannya dan modus operandinya. (Mohd Kamal, 1989). 

 

 

 

 

 

 

 



 18 

Rajah 1: Model Pendidikan Keluarga Islam 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PETUNJUK MODEL 

   

         IBU BAPA (KELUARGA) 

         PENDIDIKAN FORMAL 

         CABARAN ICT/GLOBALISASI 

         INSTITUSI SOSIAL-MASYARAKAT 

 

 

 

 

 

 

 

INKUIRI 

(kognitif) 

    

anak    anak 

 

FIZIKAL   EMOSI 

(psikomotor)   (afektif) 

 

Anak    anak 

 

 

BAHASA       KREATIF 

(social)           anak      (estetik) 

anak 

anak 

  anak 

 

 

     

   

 

IBU 

BAPA 



 19 

Berdasarkan Rajah 1, dipaparkan di atas, maka kita boleh melihat bahwa seperti yang 

diutarakan oleh al-Ghazali dalam „ihya ulumiddin‟ dan Rousseau dalam „Emile‟ (Ghazali, 

1988) bahawa keluarga itu merupakan tunggak kepada pendidikan dalam masyarakat dan 

dalam kes ini pendidikan moral. Ada beberapa entiti yang bergabung dalam model yang 

dicadangkan oleh penulis. Perlulah kita bincangkan satu-persatu. 

 

1. Keluarga Islam - keluarga jika kita perhatikan, membentuk “core” atau “base foundation”  

(asas-teras) dalam model tersebut. Ia berperanan sebagai a vital Value-Realizing 

Institution atau sebuah Institusi Realisasi Nilai yang amat mendesak. Keluarga, dengan 

sifat-sifatnya sebagai institusi pendidikan, keselamatan, reproduksi dan lain-lain 

merupakan tempat yang paling tepat untuk menyemai nilai-nilai keimanan dan akhlak 

mulia iaitu “Islamic Worldview  and  Islamic Values” atau Ilmu Tasawwur Islam dan 

Sistem Nilai-nilai Islam . Ini menjadi “pre-requisite personal quality” atau Syarat Asas 

Keperibadian Berkualiti yang nantinya akan berupaya mengharungi seribu satu macam 

cabaran dunia alaf baru ini. Untuk mencapai tahap ini, keluarga perlulah mempunyai 

beberapa kualiti tertentu Antaranya: 

 

a. Sebuah keluarga harus berupaya menjadi “the driving force” dan memberikan 

“guiding ideas” kepada anak-anak. Oleh yang demikian, adalah sangat perlu , 

ibubapa dalam zaman “Information and Communication Technology” (ICT) ini 

memperlengkapkan diri mereka dengan ilmu-ilmu duniawi dan ukhrawi. Mereka 

mestilah menjadi “knowledgeable parents”. Celik tentang maklumat-maklumat 

terkini dan teknologi perkomputeran serta berupaya melayari internet. 

 

b. Ibubapa juga harus menjadi “role models for changes”. Mereka tidak hanya 

mengarah atau menunjuk-arah bahkan mempraktikkan apa yang diajari dan 

menyertai perubahan demi menunjukkan anak-anak tentang bagaimana perubahan 

harus dihadapi dan ditangani (managing changes) 

 

c. Ibubapa juga perlu menjadikan diri mereka sebagai penjana kreativiti emosi anak-

anak. Emosi anak-anak perlukan dipantau dan disalurkan secara kreatif ke 

saluran-saluran yang bertepatan dengan syara‟ dan nilai-nilai kemanusiaan 

sejagat. 

 

d. Perkembangan potensi anak-anak juga perlu seimbang dan unsur-unsur seperti 

kognitif (inkuiri), afektif (emosi), kreatif (astetik), bahasa (sosial), psiko-motor 

(fizikal) perlulah diberi perhatian yang seimbang dan saksama. Ketidak-

seimbangan bermakna akan pincanglah anak-anak kita apabila melayari dunia 

teknologi maklumat yang sungguh global ini. 

 

e. Justeru, untuk mencapai semua ini, kemahiran yang amat penting kepada ibubapa 

ialah “family management”. Inilah kemahiran yang masih belum dibincangkan 

dan diwacanakan secara ekstensf dalam kerangka pendidikan kekeluargaan 

melayu. Kita banyak membicarakan tentang keilmuan asas fardhu „ain dan fardhu 

kifayah bakal-bakal ibubapa tetapi biasanya membiarkan mereka belajar 

kemahiran mengurus keluarga melalui “trial and error basis” atau “far-end 

technique” tanpa memberikan panduan-panduan yang deskriptif terhadap “family 

and crisis management” 

. 

2. Anak-anak – anak-anak pula lebih menjadi individu yang berada di “receiving end of the 

process”. Mereka boleh dilihat dalam dua watak: 



 20 

 

a. Menerima perubahan melalui tauladan- anak-anak lebih mudah melihat gerak-

geri individu di sekelilingnya dan meniru gaya mereka. Kaedah penurian 

memang merupakan kaedah yang paling kerap digunakan oleh kanak-kanak 

hingga ke peringkat adolescence atau remaja jika dikaji dari perspektif 

psikologi. Oleh yang demikian, amat tepatlah jika kita menghidangkan kepada 

mereka contoh-cnotoh teladan yang mulia untuk ditiru. 

 

b. Kanak-kanak juga merupakan kumpulan yang paling aktif dan pantas 

perkembangan emosinya dalam sesebuah keluarga. Ini akan memberikan 

ibubapa sedikit cabaran apabila berhadapan dengan mereka. Oleh yang 

demikina, sikap sabar dan bijaksana harus menjadi dasar kepada proses ini. 

 

3. Pendidikan formal- peranan pendidikan formal di sekolah haruslah menjadi pelengkap 

(complimentary) dalam proses pembentukan akhlak kanak-kanak. Ia tidak boleh 

dipertanggung-jawabkan sepenuhnya lantaran sifatnya yang kurang autoritatif 

dan hubungan afektifnya yang terhad ke atas kanak-kanak. Justeru, tarafnya 

sebagai pelengkap amatlah sesuai. 

 

4. Institusi sosial dan masyarakat- selari dengan falsafah pendidikan, masyarakat haruslah 

bertindak menjadi pemantau dan pengawal terhadap perkembangan 

pendidikan anak-anak. Ia menjadi social control yang sentiasa memerhatikan 

anak-anak dalam perkembangan hariannya. Ini adalah „social obligation‟ 

setiap individu masyarakat. Falsafahnya ialah „amar ma‟ruf nahi mungkar 

yangamat dianjurkan oleh Islam. Inilah yang menjadi kunci kejayaan 

pendidikan ketamadunan umat Melayu dan mana-mana ketamadunan Timur 

masa lampau. Bahkan, pemerintah yang sifatnya adalah penguatkuasa juga 

amat pentingnya. Ini adalah kerana sifat pendidikan itu haruslah berlaku dua-

hala. „Top-down‟ dan „bottom-up‟. Keluarga sahaja tidak mampu berjaya jika 

produknya yang bermutu tinggi terhumban ke dalam suasana kedurjanaan 

yang akan akhirnya menranapkan „defense mechanisme‟ yang telah 

diperlengkapkan kepada anak-anak. Justeru, peranan  masyarakat sama 

pentingnya dalam memastikan generasi masa depan yang berakhlak mulia dan 

bermoral tinggi. 

 

 

Kesimpulan 

 

Rumah tangga memaikan peranan penting dalam pembentukan sahsiah dan moral seseorang, 

keadaan rumah tangga akan membentuk akhlak seseorang. Daripada keluarga, seseorang akan 

tahu jenis agama, ibu bapa seseorang. Pengajaran dan pendidikan di rumah amat memberikan 

kesan kepada perkembangan pembesaran anak-anak. Didikan yang salah dan asuhan yang 

tidak dirancang akan menghasilkan perilaku yang tidak diingini. Ibu bapa yang berpendidikan 

tidak semesteinya melahirkan anak-anak yang terdidik begiru juga ibu bapa yang kuat 

berpegang dengan system nilai agama juga tidak semestinya melahirkan anak-anak yang 

soleh, sebaliknya ajaran dan didikan yang bersistem dan konsisten biasanya dapat membentuk 

akhjlak dan moral yang baik kepada anak-anak dan generasi masa depan. 

 

 

 

 



 21 

RUJUKAN 

 

Abdul Nasih Ulwan (1988). Pendidikan Anak-Anak dalam Islam. Singapura: Pustaka nasional. 

 

Alim Mujahid (2000). “Cybersex Melayu”. dalam Tamadun. Bil.71. m/s. 59. 

Baharuddin Ahmad (2000). “Kehilangan Makna Asal: Pengajaran Bahasa Melayu di 

Persimpangan Jalan”. dalam Majalah al-Hikmah ISTAC. No.18. Bil.1. m/s 12. 

 

Berhanuddin Abdullah (2000). “Masalah Sosial: Strategi Penyelesaian Menerusi Organisasi 

Dakwah”. dalam Dakwah dan Perubahan Sosial m/s. 144. 

 

Elkind, David (1995). “School and Family in the Postmodern World”. dalam Journal of Moral 

Education. Bil.77. m/s. 7. 

 

Fariza Md. Sham et al. (eds) (2000). Dakwah dan Perubahan Sosial. Kuala Lumpur: Utusan 

Publications dan Distributors Sdn. Bhd. 

 

Ghazali Darusalam (1997). Dinamika Ilmu Akhlak Islamiah. Kuala Lumpur: Utusan 

Publications & Distributors Sdn. Bhd. 

 

Ghazali Basri (1988). “Rousseau‟s Child Educational Deveopment Theory Seen In The Light 

of al-Ghazali‟s Thoughts”, dalam Jurnal Pendidikan Islam, Thn.2-Bil.7, Biro 

Pendidikan ABIM. 

 

Halstead, J.M. (1997). “Muslim and Sex Education”. dalam Journal of  Moral Education. 26. 

m/s. 317. 

 

Ismail Faruqi (1992). Tauhid Its Implications for Thought and Life. Herndon: IIIT. 

 

Ismail Hussein, Wan Hashim Wan The dan Ghazali Shafie (1997). Tamadun Melayu: 

Menyongsong Abad Kedua Puluh Satu. Bangi: Penerbit Universiti Kebangsaan 

Malaysia. 

 

Idris Zakaria. (1997). “Kemajuan Negara Dan Gejala Sosial: Kupasan Falasafah”. dalam 

PEMIKIR, Jul-Sept. m/s. 158. 

 

Mohd. Janib Johari (1994). Moral : Teori Aplikasi dan Permasalahan. Penerbit Universiti 

Teknologi Malaysia: Skudai. 

 

Mohd. Kamal Hassan (1989). “Values Education Framework Based on Islamic Concepts and 

Precepts” dalam Jurnal Pendidikan Islam. Jld.2. Bil. 3. m/s 23. 

 

__________________ (1988) “Peranan Akhlak Dalam Pendidikan Islam” dalam Jurnal 

Pendidikan Islam, Thn.2-Bil.7, Biro Pendidikan ABIM. M/s 32. 

  

Mohd. Sani (2000). “Kebudayaan Barat dan Pegangan Hidupnya”. dalam RISALAH, bil.3/99. 

m/s 21. 

   

Mohd. Shahir Abdullah (2000). “Masalah Sosial: Strategi Penyelesaian Menerusi Organisasi 

Dakwah”. dalam Dakwah dan Perubahan Sosial m/s. 161. 

 



 22 

 

Muhammad „Uthman el Muhammady (1987). “ Islamic Solutions to the Spiritual and Moral 

Crisis of Present Day Society” dalam Jurnal Pendidikan Islam, Thn.2-Bil.5, Biro 

Pendidikan ABIM, 1987 

 

Mustafa Kamil Ayub (1998). “Menangani Dilema Orang Melayu”. dalam Dewan 

Masyarakat. Bil.7.Jil.36. m/s. 23. 

 

Muhamad Haji Ikhsan (1995). “Ledakan Maklumat dan Perubahan”. dalam Dewan 

Masyarakat. Bil.4.Jil.33. m/s. 23. 

 

Nik Mustapha Nik Hassan dan Mohd. Ridhuan Tee Abdullah (eds.) (1994). Islam dan 

Kemajuan Masyarakat. Kuala Lumpur. IKIM. 

 

Mohd. Rumaizuddin Ghazali (2000). “Pascamodenisme: Kesan Kepada Akidah Umat Islam 

dalam Risalah. Bil. 3/2000. 

 

Shahrom TM Sulaiman (2001). Realiti dan Ilusi Kehidupan Maya dalam Era Siber. Selangor: 

Mahzum Book Services. 

 

Siti Fatimah Abdul Rahman dan Hamiza Ibrahim (eds.) (1994). Islam: Penyelesaian 

Permasalahan Zaman Moden. Kuala Lumpur. IKIM. 

 

Wan Liz Wan Omar (2000). Gagasan Alaf Baru: Mencetus Kebangkitan Malaysia Membina 

Keagungan. Selangor: Thinker‟s library Sdn. Bhd. 

 

Wilson, J. (1990). A New Introduction to Moral Education. London: Casell. 

 

Zulkiple Abd. Ghani (1997). “Kesan Media Massa Terhadap Perubahan Sosiobudaya”. dalam 

Tamadun. Bil.40. m/s. 41-42. 

 

Zulkarnain Yusoff. (1994). “Budaya Barat dan Pengaruhnya dalam Masyarakat Melayu”. 

dalam Dewan Islam Jilid 1:3, m/s 18-19. 

                                                 
1
 Takrifan linguistik harus dilihat dari asal perkataan moral sendiri iaitu moralis, dari bahasa Latin, 

yang bermaksud „customs and manners‟ atau adat resam dan adab. Moral secara amnya boleh 

dimengertikan sebagai tatasusila mulia atau adab sopan. Ada beberapa perkataan yang amat rapat 

hubungannya dengan moral seperti nilai, norma, etika, „manners‟ dan akhlak. Kesemuanya mempunyai 

konotasi yang amat rapat. Nilai bermaksud prinsip kualiti yang mewarnai sistem sosial sesuatu 

kelompok manusia. Maka berjaya atau tidak seseorang individu itu menyesuaikan dirinya ke dalam 

suatu kelompok masyarakat bergantung kepada berjayanya dia menjiwai dan mengamalkan nilai 

pegangan masyarakat tersebut. 

Norma atau „norms‟ pula merupakan suatu peraturan informal yang dipegang oleh kelompok 

masyarakat. Ia berbentuk batasan. Seseorang yang melanggar norma-norma sesuatu masyarakat itu 

menunjukkan kegagalannya mentaati kontrak sosialnya dengan masyarakat tersebut. Bagaimanapun, 

norma tidak konsisten di antara satu masyarakat dengan masyarakat yang lain. Contohnya, dalam 

masyarakat Barat, mungkin seseorang yang bersendawa ketika di meja makan itu tidak mematuhi 

norma akan tetapi di negara kita, ia dianggap perkara biasa. 

Etika atau „ethics‟ atau „ethos‟ dalam bahasa Greek, bermaksud perlakuan seseorang. Pada 

masa kini, etika lebih berkisar pada makna pegangan nilai baik yang mendasari sasuatu amalan 

masyarakat atau profesion. Contohnya, profesion kedoktoran ada etikanya, begitu juga profesion 

guaman dan undang-undang. Ia merujuk kepada tindak-tanduk kita yang dianggap menyalahi nilai baik 

dalam ruang lingkup kecil komuniti tersebut. „Manners‟ pula merujuk kepada sopan santun dan 

perlakuan yang beradab. Ia mempengaruhi nilaian terhadap tahap kemoralan seseorang. Seseorang 



 23 

                                                                                                                                                 
yang perlakuannya tidak bersopan bagaimanapun tidaklah sampai menjadikan ia tidak bermoral. Cuma 

ia kurang manis atau kurang bijaksana. 

 
2 Akhlak adalah paduan kepada konsep-konsep di atas. Ia menggambarkan keperibadian 

seseorang, budi pekertinya dan cara ia menyesuaikan diri pada setiap masa dan keadaan. Seseorang 

yang berakhlak mulia akan disenangi oleh orang di sekelilingnya. Malah lebih jauh daripada itu Islam 

memandang akhlak sebagai buah kepada iman dan tidaklah dianggap kuat iman seseorang yang tidak 

mantap akhlaknya. Akhlak dalam pengertian yang luas tidak sama seperti moral. Menurut Ghazali 

(2001) pengertian akhlak amat jelas berbanding moral kerana; 

 

1. Ia merangkumi zahir, batin dan pemikiran. 

2. Ia mementingkan hubungan dengan al-Khaliq. 

3. Ia berpandukan al-Quran dan al-Hadis. 

4. Ia bersifat mutlak. 

5. Matlamatnya untuk keredaan Allah s.w.t. 

6. Ia bersifat universal dan sempurna. 

 
3 Pendidikan pula sering ditakrifkan sebagai proses bagi mengubah tingkahlaku seseorang itu 

hasil dari pengalaman, pengetahuan dan kemahiran yang dipelajarinya (Mohd. Kamal, 1988). Falsafah 

Pendidikan Negara (FPN) mentakrifkan pendidikan sebagai usaha yang berterusan bagi 

memperkembangkan potensi individu pelajar yang seimbang sama ada dari aspek jasmani, emosi, 

rohani dan intelektual (JERI). Ini sesuai dengan pentakrifan pendidikan yang diutarakan oleh as-Syeikh 

Dr.Yusuf al-Qardawi iaitu pendidikan itu harus bersifat utuh, ia mencakupi akal dan hati, rohani dan 

jasmani serta akhlak dan ketrampilan. 

 
4
 Pertamanya, tahap kemoralan yang tertinggi iaitu kemoralan agama. Kemoralan ini 

sebenarnya adalah kemoralan tahap tertinggi lantaran asasnya iaitu kepercayaan dan keyakinan 

terhadap alasan yang abstrak sebagai asas perlunya berperilaku bermoral. Sebagaimana kita tahu, 

agama banyak memperkenalkan konsep-konsep yang abstrak dan ghaib seperti kekuasaan tuhan, hari 

pembalasan dan sebagainya yang agak sukar untuk difahami dan ditaakuli menggunakan akal manusia 

yang amat terbatas kebolehannya. Justeru dengan keadaan ini, perlakuan bermoral yang berasaskan 

kepercayaan kepada perkara-perkara yang non-fizikal tentunya memerlukan keyakinan yang kuat dan 

penuh. Sebagai contohnya, kita takut untuk melanggar undang-undang jalanraya kerana kewujudan 

penguatkuasaan yang jelas seperi pasukan polis dan Unit Penguatkuasa Jabatan Pengangkutan 

Jalanraya. Akan tetapi, keyakinan kepada perkara gahib seperti iman kepada Allah, pembalasan dari 

alam kubur hinggalah ke mizan, titian sirat dan dihumban ke api neraka tidak dapat dibayangkan 

melainkan berlandaskan perkhabaran dalam al-Quran dan as-Sunnah. Ia tidak berbentuk ancaman 

fizikal. 

 
5 Keduanya dipanggil kemoralan alam. Kemoralan alam merujuk hubungan manusia dengan 

alam semulajadi dan tanggungjawab memelihara keindahan dan kesejahteraan alam sekelilingnya. Ini 

penting demi menjamin kesejahteraan kehidupan dan survival manusia itu sendiri di masa akan datang. 

 
6 Yang ketiga ialah kemoralan sosial. Ini merupakan aspek terpenting dalam kemoralan 

seseorang itu dari kacamata sekular kerana manusia tidak boleh hidup sendirian dan memerlukan 

manusia sekelilingnya. Untuk itu, dia mestilah boleh diterima dengan baik oleh orang sekelilingnya. Ini 

akan dicapai apabila tingkah lakunya bersesuaian dengan prinsip-prinsip moral dan orientasi nilai 

masyarakat sekelilingnya. Melalui interaksi yang baik ini, keharmonian akan tercapai dan pergaduhan 

serta perselisihan dapat dielakkan. 

 
7
 Moral agama merupakan disiplin yang ketat, kerana ia tidak menyediakan kekecualian dan pintu 

belakang atau jalan mudah untuk mana-mana individu. Ia juga tidak bersifat „double standard‟ bahkan 

ia lebih berat diprakatikkan ke atas orang yang lebih berpangkat dan berpengaruh berbanding dengan 

orang awam. 

Moral berlandaskan agama ini bersifat mutlak dan konsisten. Asas akhlak dan prinsip ketauhidan dan 

syariat Islam tidak pernah berubah. Hukum-hukumnya jelas tanpa sebarang kekeliruannya sejak ia 

diturunkan di zaman Rasulullah s.a.w lagi hinggalah ke zaman ini. Ia berlandaskan wahyu yang tidak 

terbanding dengan akal manusia dan tentunya tidak bisa dicabar oleh akal manusia. 

Dasar moral agama amat kukuh- ia tidak mempunyai sebarang cacat dan celanya. Bahkan ia bersifat 

„absolute‟. Selagi seseorang itu beriman, tidak kira di mana dan bila, ia akan sentiasa sedar bahawa ia 



 24 

                                                                                                                                                 
dipantau oleh malaikat dan diperhatikan oleh Allah. Malah W.M Dixon mengakui bahawa walau 

apapun keadaan penerimaan kita terhadap kemoralan berasaskan agama, ia tetap “merupakan dasar 

yang paling kuat bagi moral”. 

 
8
 Ketika usia kurang 7 tahun (peringkat pertama), kanak-kanak perlulah dididik dengan 

konsep “bermain-main” iaitu teknik yang lebih hampir dengan simulasi, cerita-cerita pedoman atau 

mungkin juga pemainan yang disusuli dengan penerangan tentang moralnya. 

Peringkat yang kedua pula lebih menjurus kepada pendidikan yang lebih „direct‟, 

memaparkan konsep-konsep hukuman, merit dan dimerit dan penjelasan atas apa yang harus dilakukan. 

Islam menunjukkan bahawa pendidikan haruslah melalui pendekatan yang sesuai dan bukan dengan 

semberono semata-mata. Allah s.w.t mengarahkan kita mendidik anak-anak dan masyarakat (menyeru  

ke arah ketaatan pada Ilahi) dengan berhikmah dan melalui perkataan-perkataan yang baik. Secara tak 

langsung, ini menyentuh metodologi dakwah dan juga mencirikan akhlak seseorang da‟i itu sendiri. 

 

Begitulah juga pada peringkat ketiga yang mana pendidikan itu harus bersifat indirect, ia 

mendekati jiwa remaja yang bergejolak itu, yang idealismenya tinggi itu, yang hatinya sensitif itu 

dalam bentuk berkawan-kawan, lengkap dengan ciri-ciri sympathy dan empathy yang boleh menjadi 

pendorong kepada remaja mengekalkan hubungan yang harmonis dan erat dengan ahli keluarga yang 

lebih tua. Melalui kaedah ini, sudah tentu pendidikan tidak akan tergugat dengan faktor-faktor fisiologi 

dan psikologi kanak-kanak yang sentiasa berkembang sehingga ia mencapai tahap kedewasaan kelak. 

 

 
9
 Wajah moral masyarakat Melayu kini adalah nilai diri, jatidiri, watak dan perlakuan yang 

dimanifestasikan dalam pelabagai events kehidupannya.  Amat banyak perbincangan, wacana 

intelektual, makalah dan artikel yang membahasakan isu yang berkaitan dengan wajah moral 

masyarakat Melayu masa kini. Untuk makluman terdapat beberapa buku dan artikel yang secara 

langsung dan tidak secara langsung ada menyentuh tentang isu ini. Antaranya; 

 

1. Abdul Latif Samian (2001) dalam kertas kerja “Falsafah Moral Dalam Etika Melayu” 

dalam Persidangan Kebangsaan Pendidikan Moral Dalam Dunia Globalisasi pada 23-25 Mei 

2001, anjuran Fakulti Pendidikan UM. 

2. Kamal Hassan (2003) dalam kertas kerja “Setting Muslim Mindset in Malaysia: Fcing The 

Challenges of Globalisastioan dalam Prosiding International Seminar on Islam and The 

Challenges of Science and Technology in the 21
st
 Century anjuran PPIPS UTM, Skudai 

3. Hussin Salamon et al (2003) Globalizations and Challenges To The Muslim Ummah dalam 

kertas kerja “Setting Muslim Mindset in Malaysia: Fcing The Challenges of Globalisastioan 

dalam Prosiding International Seminar on Islam and The Challenges of Science and 

Technology in the 21
st
 Century di UTM, Skudai 

4. Atikullah & Siti Hajar (2002) dalam Kertas Kerja “Keluarga Tanpa Sempadan: Punahnya 

Nilai-nilai Melayu Islam Dalam Alam Rumahtangga dalam Prosiding “Persidangan 

Kebangsaan Kerja Sosial pada 13-15 Ogos 2002 anjuran Program Pengurusan Kerja Sosial, 

UUM. 

5. Aminuddin Ruskam (2002) dalam kertas kerja “Gejala dekadensi Moral: Polimik dan 

Metodologi Penyelesaian dalam Prosiding “Persidangan Kebangsaan Kerja Sosial pada 13-

15 Ogos 2002 anjuran Program Pengurusan Kerja Sosial, UUM. 

6. Muhamed Fauzi Othman & Mohd Azhar Abd. Hamid (2003) dalam “Globalisasi 

Hilangkan Jati Diri Melayu? Dalam PEMIKIR, April- Jun 2003. 

7. Teo Kok Seong (2003) dalam kertas kerja “ lagu Hard Rock dan Heavy Metal Melayu: 

Ancaman Kepada Nilai-nilai Peradaban Melayu?  Dalam Prosiding Seminar Za‟ba Mengenai 

Alam Melayu, pada 12-14 Ogos 2003 anjuran Institut Peradaban Melayu, UPSI 

8. Azhar Bidin (2003) dalam kertas kerja “ Ideologi Media Tempatan: Sejauhmanakah Ia 

Menyumbang Kepada Pengukuhan Nilai-nilai Kemelayuan dalam Prosiding Seminar Za‟ba 

Mengenai Alam Melayu, pada 12-14 Ogos 2003 anjuran Institut Peradaban Melayu, UPSI 

9. Hashim Musa (2004) dalam kertas kerja “Citra Hati Budaya Melayu” dalam Prosiding 

Persidangan Antarabangsa Peradaban Melayu 11, pada 26-28 Februari 2004, anjuran Institut 

Peradaban Melayu, UPSI 


