
 1 

PENDIDIKAN AKHLAK KEPADA ALLAH S.W.T. NADI PENGGERAK 

PEMBANGUNAN PERADABAN INSAN 

 
Kamarul Azmi B. Jasmi 

Mohd Ismail b. Mustari 

Ahmad Kilani b. Mohamed 

Pusat Pengajian Islam dan Pembangunan Sosial 

Universiti Teknologi Malaysia 

TEL : 019-7477936 (H. PHONE) 07-5535049 (PEJ.) 

FAX: 07-5535101 E-Mail: kamarulazmi@hotmail.com/qamar@utm.my 

 

ABSTRAK 

 

Pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T. (PAKA) merupakan nadi penggerak kepada 

aspek Pendidikan Pembangunan Insan yang terpenting dalam Pendidikan Islam. 

Kesempurnaan pendidikan akhlak ini menjadi pemangkin  untuk membentuk manusia 

menjadi insan yang sempurna dalam segala aspek terutamanya dalam aspek kerohanian. 

Al-Imam Al-Nawawi melalui karyanya, Kitab Riyad al-Solihin, membicarakan secara 

terperinci aspek AKA ini. Beliau telah menyenaraikan sebanyak 22 PAKA yang terdiri 

kepada tiga pembangunan iaitu AKA melalui pembangunan hati, pembangunan 

pemikiran dan pembangunan tindakan. Kesemua AKA ini berkait rapat antara satu sama 

lain yang mampu memperkuat dan memperkukuhkan aspek kerohanian dan  peribadi 

insan soleh.  

 

1.0 PENGENALAN 

 

Pembentukan insan yang soleh dan kamil menjadi satu cabaran baru ibu bapa dan pendidik yang 

dipertanggungjawabkan dalam mendidik Pendidikan Islam dalam era pasca modenisme. Peningkatan 

jenayah Juvana seperti membunuh, mencuri, bersabit dengan orang, kesalahan jantina, melanggar ordinan 

tahanan, judi, melanggar undang-undang kecil perbandaran, lalu-lintas, tidak terkawal dan lain-lain 

sebagaimana yang dilaporkan oleh Jabatan Kebajikan Masyarakat (Jadual 1), menjadikan ibu bapa dan 

pendidik terutamanya guru pendidikan Islam banyak dipersalahkan kerana tidak dapat mendidik anak-

anak dan para pelajarnya menjadi manusia yang berguna. 

 
    Jadual 1 : Jumlah Juvana Melayu Dari 1996-2001 

Tahun Juvana Melayu 

1996 

1997 

1998 

1999 

2000 

2001# 

2,564 

2,825 

3,836 

3,792 

3,442 

1,107 

    # Sehingga Jun 2001, Sumber: Jabatan Kebajikan Masyarakat. 
 

Bagaimana untuk membentuk anak-anak menjadi manusia yang soleh? Merupakan persoalan 

yang selalu ditanyakan dalam mendidik generasi era pasca modenism ini. Jawapan kepada persoalan ini 

sudah terjawab dengan mudahnya sebagaimana yang diterjemahkan oleh pendidikan Rasulullah s.a.w. 

kepada masyarakat Jahiliyyah sehingga membentuk satu umat yang terbaik. Hal ini diperakukan oleh 

Rasulullah s.a.w. sendiri dalam sabdanya,  

mailto:kamarulazmi@hotmail.com


 2 

 

 

“Daripada Imran b. Husain r.a. katanya: "Rasulullah s.a.w. bersabda, "Sebaik-baik 

kamu yang berada sekurun denganku kemudian golongan kurun yang berikutnya, 

kemudian golongan kurun yang berikutnya.” (Al-Bukhari, 1994: 222/7) 

 

Hadis menjelaskan bagaimana Pendidikan Rasulullah s.a.w. membentuk para sahabatnya sehingga 

menjadi sebaik-baik umat. Kebaikan umat ini dimanfaatkan sehingga ke generasi yang ketiga.  

Dalam membicarakan Pendidikan Rasullullah s.a.w. ini, seorang tokoh yang ulung umat Islam 

yang terkenal iaitu al-Imam al-Nawawi telah membicarakan secara mendalam aspek-aspek asas 

Pendidikan Islam yang perlu diperkukuhkan agar kemampanan rohani mampu untuk memelihara diri 

daripada pengaruh luaran yang tidak baik.  

Menurut paradigma beliau menjelaskan bahawa terdapat 22 Pendidikan akhlak Kepada Allah 

S.W.T. yang perlu ditanamkan dalam diri individu insan agar asas atau tapak yang kukuh ini pula mampu 

untuk membina pembangunan insan yang menyeluruh atau soleh dalam erti kata yang sebenarnya. 

Pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T. ini terkandung dalam tiga aspek pula iaitu: pendidikan akhlak 

kepada Allah S.W.T. melalui pemikiran; Pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T. melalui hati dan 

pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T. melalui tindakan.  

Pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T melalui fikiran adalah tiga etika iaitu, tafakkur, 

mengingati maut, dan memendekkan angan-angan. 

Manakala pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T. melaui sifat-sifat hati yang terkandung 15 sifat 

iaitu: keikhlasan dan kehadiran niat, taubat, sabar, benar, qana
c
ah, bersyukur, muraqabah, yaqin dan 

tawakkal, takut dan harap, warak dalam perkara syubhat, takwa, istaqamah, berpegang kepada perintah 

Allah S.W.T. dan menangis kerana takutkan kepadaNya dan rindu kepadaNya.  

Pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T melalui tindakan terdiri dalam empat sifat iaitu: sifat 

bersegera kepada kebaikan dan bersungguh-sungguh, menjaga sunnah Rasulullah s.a.w, zuhud di dunia, 

memperbanyakkan perkara berkat dan menambahkan kebajikan ketika umur tua (Kamarul Azmi, 2003). 

2.0 PERANAN SIFAT-SIFAT PENDIDIKAN AKHLAK KEPADA ALLAH DALAM 

PEMBENTUKAN PERIBADI INSAN SOLEH 

 

Syaitan dan nafsu merupakan halangan utama pembentukan manusia soleh. Syaitan sentiasa memandu 

manusia untuk membuat sesuatu yang bertentangan dengan kehendak tatasusila dan agama sebagaimana 

janjinya kepada Allah S.W.T. yang diceritakan sendiri dalam firman-Nya yang berbunyi :  
 

"Iblis berkata: "Wahai Tuhanku! Kerana Engkau telah menjadikan daku sesat, (maka) 

demi sesungguhnya aku akan memperelokkan segala jenis maksiat kepada Adam dan 

zuriatnya di dunia ini, dan aku akan menyesatkan mereka semuanya.” (al-Hajar: 39) 

 

Begitu juga dengan nafsu sentiasa mengarahkan manusia untuk melakukan kemungkaran 

sebagaimana firman Allah S.W.T. yang berbunyi: 

 



 3 

"Sesungguhnya nafsu manusia itu sangat menyuruh melakukan kejahatan, kecuali orang-

orang yang telah diberi rahmat oleh Tuhanku (maka terselamatlah ia dari hasutan nafsu 

itu). Sesungguhnya Tuhanku Maha Pengampun, lagi Maha Mengasihani." (Yusuf: 53) 

 

Justeru, Pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T. melalai pencapaian tiga aspek iaitu pemikiran, hati dan 

tindakan aspek di atas menurut paradigma al-Nawawi mengambil peranan utama untuk membentuk 

peribadi yang tinggi dan soleh. 

 

2.1 Peranan pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T. melalui pemikiran 

 

Pemikiran manusia merupakan tempat memproses maklumat yang datang daripada mata, telinga, bau dan 

sentuh. Pemikiran yang benar akan memuat turun kepada hati dengan kebenaran dan pemikiran yang 

rosak akan memuat turun kesesatan kepada hati. Justeru itu, pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T. 

melalui tafakkur, mengingati maut dan memendekkan angan-angan merupakan senjata ampuh yang 

mampu membendung kepada kerosakan pemikiran setiap insan.  

 Pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T. melalui tafakkur sebagai contoh mampu mencelikkan 

hati tentang kebenaran hakikat Allah S.W.T. selaku pencipta dan agama sebagai dasar peraturan-Nya 

untuk menusia. Allah S.W.T. telah berfirman,  

 

 

“Sesungguhnya pada kejadian langit dan bumi, dan pada pertukaran malam dan siang, 

ada tanda-tanda (kekuasaan, kebijaksanaan, dan keluasan rahmat Allah) bagi orang-

orang yang berakal;(Iaitu) orang-orang yang menyebut dan mengingati Allah semasa 

mereka berdiri dan duduk dan semasa mereka berbaring mengiring, dan mereka pula 

memikirkan tentang kejadian langit dan bumi (sambil berkata): "Wahai Tuhan kami! 

Tidaklah Engkau menjadikan benda-benda ini dengan sia-sia, Maha Suci Engkau, maka 

peliharalah kami dari azab neraka.” (Ali Imran: 190-191) 

 

Dalam firman-Nya yang lain pula Dia memerintahkan kepada baginda, 

 

 
“Katakanlah (wahai Muhammad): "Aku hanyalah mengajar dan menasihati kamu 

dengan satu perkara sahaja, iaitu: hendaklah kamu bersungguh-sungguh berusaha 

mencari kebenaran kerana Allah semata-mata, sama ada dengan cara berdua (dengan 

orang lain), atau seorang diri; kemudian hendaklah kamu berfikir sematang-matangnya 

(untuk mengetahui salah benarnya ajaranKu)". (Saba‟: 46) 

 

Ayat pertama di atas dengan jelas meminta manusia mencari kebenaran melalui tafakkur terhadap segala  

kejadian langit dan bumi serta kejadian-kejadian alam untuk melihat kekuasaan Allah S.W.T. selaku 

Tuhan sebenar bagi sekelian alam. Tafakkur yang mendalam terhadap alam ini mampu memberikan input 

tentang kekuasaan-Nya sehingga mampu menurukan rasa kekaguman terhadap diri-Nya yang Maha 

Berkuasa lagi Maha Agung ke dalam hatinya. Kekaguman kekuasaan-Nya  seterusnya akan 

mendatangkan rasa hati tentang perlu untuk mencari cara kehidupan yang diredainya.  

Ayat yang kedua pula sekali lagi Allah S.W.T. memerintahkan hambanya berfikir pula tentang 

ajaran-ajaran yang dibawakan Nabi Muhammad s.a.w. Adakah ajaran yang dibawa baginda itu direka-

reka sendiri untuk kepentingan baginda sendiri atau ajaran itu merupakan ajaran yang diturunkan Allah 

S.W.T. untuk kesejahteraan pengamalnya? Tafakkur terhadap persoalan ini boleh mencelikkan akal untuk 



 4 

meningkatkan keazaman hati untuk kembali kepada Allah S.W.T. dan mengikuti ajaran-ajaran yang 

dianjurkan oleh Rasulullah s.a.w.  

 Selain tafakkur, mengingati maut dan mengurangkan angan-angan yang juga pendidikan akhlak 

kepada Allah S.W.T. melalui pemikiran juga mampu memberikan kegerunan kepada hati daripada 

melakukan maksiat atau degil terhadap perintah Allah S.W.T. Satu hadis ada berbunyi,  

 

 

“Daripada Abu Hurairah r.a. katanya, Rasulullah s.a.w. bersabda, “Perbanyakan 

mengingati yang memutuskan kelazatan iaitu maut. (Al-Tarmidzi 1994: 138/4, Al-Nasa‟i, 

1930:4/4)  

 

Hadis ini menunjukkan galakkan Rasulullah s.a.w. supaya berfikir dengan sesuatu yang 

memutuskan keinginan untuk berseronok-seronok. Kerana kehidupan orang yang mengutamakan 

keseronokan merupakan punca manusia banyak terjerumus kepada perkara yang dilarang oleh agama atau 

melanggar perintah agama. Ini kerana apabila manusia berfikir tentang maut yang sentiasa menunggu saat 

menerkam dirinya, menyebabkan hatinya merasa takut untuk melakukan maksiat dan sentiasa untuk 

melakukan ketaatan agar mati dalam husnul al-Khatimah (Mustafa Said Al-Khin, et. al., 1992: 424/1). 

Menanamkan pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T. dengan mengingati mati ini kepada 

pemikiran dianggap oleh Rasulullah s.a.w. sebagai manusia yang bijak. Sedangkan sebaliknya pula yang 

banyak berangan-angan dan suka berseronok-seronok dengan mengikut hawa nafsu adalah dianggap oleh 

baginda merupakan orang yang lemah. Shaddad meriwayatkan bahawa Rasulullah s.a.w. bersabda,  

 
“Sebijak-bijak manusia siapa yang muhasabah diri dan beramal untuk selepas mati, dan 

manusia yang lemah pula siapa yang mengikut hawa nafsunya dan berangan-angan 

kepada Allah S.W.T. (akan melayannya dengan baik tanpa beramal kepada-Nya)”(Al-

Tarmidzi, 1994: 187/4, Ibnu Majah, 1954: 1423/2) 

 

Keterangan di atas sudah jelas peranan pendidikan akhlak kepada Allah melalui pemikiran banyak 

membantu hati mendapat kebenaran seterusnya membentuk, mendidik dan mencorakkan hati dengan 

didikan akhlak kepada Allah S.W.T. melalui hatinya pula. 

 

 

 

 

 

2.2 Pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T. melalui hati 

 

Menurut paradigma al-Imam al-Nawawi (1983) bahawa kepentingan hubungan pendidikan akhlak kepada 

Tuhan melalui hati sememangnya merupakan asas kepada pembangunan insan yang menyeluruh 

termasuk pembentukan tindakan material dan jasmani. Ini kerana pendidikan akhlak kepada Allah seperti 

keikhlasan dan kehadiran niat hanya kepada Allah S.W.T.; sabar terhadap segala ujian-Nya; benar atau 

membenarkan ajaran-Nya dan ajaran rasul-Nya; qana
c
ah iaitu merasa cukup dengan pemberian-Nya; 

bersyukur terhadap anugerahnya; muraqabah iaitu sentiasa berjaga-jaga dalam tindakan dan kelakuan 

kerana merasa sentiasa diperhatikan-Nya; yaqin terhadap pertolongan-Nya dan tawakkal iaitu 

pergantungan penuh terhadap-Nya dalam setiap pekerjaan yang telah dilaksanakan; takut terhadap 

azabnya di dunia dan akhirat apabila melakukan kejahatan dan harap terhadap syurganya terhadap segala 

amalan baik; warak dalam perkara haram dan syubhat; takwa iaitu sentiasa mentaati-nya dalam 

menjalankan perintahnya dan meninggalkan larangannya kerana takutkan pembalasan-Nya; istaqamah 

iaitu sentiasa memastikan diri berada di landasan perintahnya; berpegang kepada perintah Allah S.W.T. 



 5 

dan menangis kerana takutkan kepada-Nya; rindu kepadaNya dan taubat iaitu sentiasa kembali kepada-

Nya apabila terbabas dari jalan-Nya, merupakan pendidikan akhlak yang membentuk kesepaduan dan 

kemantapan iman yang tidak boleh digangu gugat lagi sama ada dengan nafsu dan syaitan. Keimanan 

yang terpancar kesan daripada pendidikan akhlak kepada Allah melalui hati ini seterusnya memberikan 

impak kepada tindakan, kelakuan, sikap dan peribadi. Hal ini sudah dipertegaskan oleh Rasulullah s.a.w. 

sendiri yang menyebut, 

 

“Ingatlah! Sesungguhnya didalam tubuh manusia itu ada segumpal daging, apabila ia baik 

maka baiklah seluruh tubuhnya dan jikalau ia rosak, maka rosaklah seluruh tubuhnya, tidak 

lain dan tidak bukan itulah yang dikatakan hati.”(Al-Bukhari, 1994: 22/1 dan Muslim 

206/3) 

Hadith di atas menegaskan bagaimana peranan hati dalam menentukan segala tindakan manusia. 

Hati yang terdidik dengan iman yang terbina daripada pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T. yang 

sempurna akan memancarkan tingkah laku yang baik. Hal ini ada dijelaskan oleh Rasulullah s.a.w. dalam 

hadisnya, 

 

“Daripada Abu Hurairah r.a. daripada nabi s.a.w katanya, sesiapa yang beriman 

kepada Allah dan Hari Akhirat, sudah pasti dia akan memuliakan tetamunya dan sesiapa 

yang beriman dengan Allah dan Hari Akhirat, sudah pasti dia akan menghubungkan 

silatulrahim, dan sesiapa yang beriman kepada Allah dan Hari akhirat, sudah pasti dia 

akan berkata yang baik atau dia hanya diam.” (Al-Bukhari, 1994: 104/7 dan Muslim, 

2001: 43/1) 

 

Hadith ini menunjukkan bahawa keimanan kepada Allah S.W.T di dalam hati seseorang 

merupakan asas untuk membentuk peribadi seseorang yang memungkinkannya melakukan kebaikan 

kepada sesama manusia. Kebaikan yang datang daripada peribadi dan tindakan yang betul memberikan 

implikasi yang baik juga kepada aspek pengurusan yang lain seperti pengurusan material, organisasi dan 

lain-lainnya. 

Sebaliknya tidak mempunyai pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T. di dalam hatiya yang 

menyebabkan hilang cahaya iman, menyebabkan tindakan juga akan menjadi rosak. Ini adalah kerana hati 

menjadi asas kepada pembentukan pendidikan akhlak luaran dan segala pembangunan yang lain (Al-

Nawawi, 1983: 199). Rasulullah s.a.w. pernah bersabda, 

  

“Daripada Abu Hurairah r.a. katanya, “Rasulullah s.a.w. bersabda, “Tidak berzina 

penzina ketika sedang berzina sedangkan dia adalah mukmin, tidak minum arak ketika 

dia minum sedangkan dia adalah mukmin dan begitu juga tidak mencuri seorang pencuri 

sedangkan dia adalah mukmin” (Al-Bukhari, 1994: 146/3; Muslim, 2001: 46/1). 



 6 

Hadis ini bermaksud tindakan atau kelakuan seseorang dan hatinya saling berkait rapat antara sama lain. 

Orang yang berzina, meminum minuman keras dan mencuri berlaku kerana hilangnya sinar keimanan di 

dalam hatinya. Ini adalah kerana Hati merupakan raja bagi segala anggota badannya dan tindakannya.  

Peranan pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T. melalui hati dalam pendidikan pembangunan 

insan akan melahirkan perkara-perkara berikut: 

 

2.2.1 Benci dan takut kepada maksiat 

 

Pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T. melalui hati dengan perantaraan keikhlasan dan kehadiran niat, 

taubat, muraqabah, takut dan harap, warak, takwa, istaqamah dan rindu kepada-Nya membentuk hati 

individu terhadap iman yang mantap untuk benci dan takut kepada maksiat. Semua pendidikan akhlak ini 

menyebabkan hati sentiasa berada dalam kebimbangan untuk menyimpan keinginan melakukan dosa 

apatah lagi melakukannya. Ini adalah kerana hatinya dirasakan tidak boleh lari daripada pengetahuan 

Allah S.W.T., takutkan azab dan sentiasa berwaspada supaya tidak tergelincir daripada jalan kebenaran 

(Al-Nawawi, 1983).  

Bahkan kekuatan iman yang disinari pendidikan akhlak ini akan memberikan kesan kepada 

perlakuan maksiat yang ternampak oleh dirinya dengan tindakan hati untuk menghalang sama ada dengan 

kuasa dan nasihat. Sekurang-kurangnya hati akan membenci maksiat tersebut yang merupakan tahap 

keimanan yang paling rendah. Rasulullah s.a.w. ada bersabda,  

 

 

 

“Daripada Abu Said al-Khudri r.a. katanya, “Aku mendengar Rasulullah s.a.w. 

bersabda, “Sesiapa yang melihat kemungkaran, hendakah dia mengubah dengan 

tangannya, jika dia tidak berkuasa, hendaklah dia mengubah dengan lidahnya dan 

sekiranya dia masih tidak berkuasa, hendaklah dengan hatinya dan tahap ini merupakan 

selemah-lemah iman.” (Muslim, 2001: 44/1). 

 

Hadis ini menjelaskan bahawa jika iman ada tertanam di hati sudah tentu sekurang-kurangnya dia akan 

membenci maksiat yang berlaku di depan matanya. Kemudian jika hati tersebut penuh dengan sifat takwa, 

qanaah, sabar, syukur dan lain-lain lagi pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T., hatinya akan memandu 

lidah dan tindakannya untuk memberi nasihat atau mengambil tindakan. Hadis ini dengan sendirinya 

bermaksud bahawa hati yang tidak mengambil kisah terhadap maksiat yang berlaku atau membenci 

maksiat tersebut, dia sebenarnya sedang mengalami kelemhan tahap iman teruk.  

 

2.2.2 Meninggalkan perkara yang tidak berfaedah 

 

Hati yang penuh dengan pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T. juga akan meninggalkan perkara yang 

tidak berfaedah kepada kehidupannya dan kehidupan akhiratnya. Ini adalah kerana hatinya sudah rindu 

kepada Allah S.W.T. selaku Pencipta sehingga tidak ada masa melainkan kepada melakukan sesuatu yang 

disukai-Nya dan apatah lagi untuk melakukan perkara yang dibencinya. Inilah yang dikatakan orang bijak 

sebagaimana yang terjelas pada hadis yang lalu dan disokong pula dengan sabda Rasulullah s.a.w. yang 

berbunyi: 

 

 



 7 

“Daripada Abu Hurairah r.a. katanya, “Rasulullah s.a.w. bersabda, sebaik-baik seorang 

Islam ialah seseorang yang meninggalkan sesuatu yang tidak memberi makna 

kepadanya.” (Al-Tarmidzi 1994: 142/4) 

 

2.2.3 Berhati-hati dalam tindakan 

 

Takwa dan muraqabah merupakan pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T. yang boleh menyebabkan 

seseorang yang memilikinya sentiasa membuat sesuatu tindakan dengan pemerhatian yang mendalam. Ini 

kerana dirinya memahami bahawa setiap tindakannya ada Allah S.W.T. dan wakil-Nya yang memerhati 

dan mencatat segala percakapan dan tindakannya sebagaimana yang dijelaskan oleh Allah S.W.T. sendiri, 

 

 
“Tidak ada sebarang perkataan yang dilafazkannya (atau perbuatan yang dilakukannya) 

melainkan ada di sisinya malaikat pengawas yang sentiasa sedia (menerima dan 

menulisnya).” (Qaf: 18) 

 

Hatinya memahami bahawa Allah S.W.T. bukan sahaja maha mengetahui tentang segala bisikan 

hatinya bahkan Dia sentiasa berada paling dekat memerhatikannya. Allah S.W.T. berfirman, 
 

Dan demi sesungguhnya, Kami telah mencipta manusia dan Kami sedia mengetahui apa 

yang dibisikkan oleh hatinya, sedang (pengetahuan) Kami lebih dekat kepadanya 

daripada urat lehernya.” (Qaf: 16). 

 

Justeru, dia akan sentiasa berwaspada dalam tindakannya supaya tidak terjerumus kepada tindakan yang 

mendatangkan kemurkaan Allah S.W.T.  

 

 

 

 

2.2.4 Terpelihara daripada nafsu dan syaitan 

 

Sikap tawakkal dan ikhlas kepada Allah S.W.T. mampu memelihara hati seseorang daripada godaan dan 

bisikan jahat yang sentiasa mencari peluang meracuni hati kepada maksiat. Allah S.W.T. pernah 

menceritakan bagaimana cubaan syaitan dan nafsu untuk menyesatkan Nabi Yusuf tetapi kerana Baginda 

seorang yang ikhlas terhadap Allah S.W.T., Dia memeliharanya daripada terjerumus ke dalam 

kemaksiatan. Firman-Nya: 

 

“Dan sebenarnya perempuan itu telah berkeinginan sangat kepadanya, dan Yusuf pula 

(mungkin timbul) keinginannya kepada perempuan itu kalaulah ia tidak menyedari 

kenyataan Tuhannya (tentang kejinya perbuatan zina itu). Demikianlah (takdir Kami) 

untuk menjauhkan dari Yusuf perkara-perkara yang tidak baik dan perbuatan-perbuatan 

yang keji, kerana sesungguhnya ia dari hamba-hamba Kami yang dibersihkan dari 

segala dosa.”(Yusof: 24) 

 

Begitu juga dengan sikap tawakkal kepada Allah S.W.T. apabila keluar mencari rezeki sifat akan 

memelihara hati daripada bisikan dan hasutan syaitan. Ini dijelaskan oleh Rasulullah s.a.w. melalui 

sabdanya, 



 8 

 

“Daripada Anas katanya, "Rasulullah s.a.w. bersabda, "Apabila seorang lelaki keluar 

daripada rumahnya dan berdoa,  

dikatakan kepadanya (oleh Allah S.W.T.), “Telah diberi pertunjuk kepadamu, dicukupkan 

kepadamu dan dipelihara dirimu. Dan syaitan menjauhinya.” (al-Tarmidzi, 1994: 270/5; 

Abu Daud, 1994: 503/2) 

 

 Sememangya manusia perlukan hidayah Allah S.W.T. untuk memberikan pertunjukkan kepada 

jalan yang lurus. Justeru itu, pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T. seperti ikhlas dan tawakkal ini sudah 

memadai untuk menarik pertunjuk-Nya dalam kehidupan manusia. 

 

2.2.5 Meningkatkan motivasi dalam beramal soleh 

 

Pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T. merupakan asas penting untuk meningkatkan motivasi dalaman 

individu insan terhadap amal soleh. Ikhlas melakukan sesuatu amalan contohnya boleh melipat gandakan 

keuntungan bukan sahaja dari segi pahala bahkan dari segi terlepas daripada malapetaka. Pahala kerana 

ikhlas ini dalam amalan terjelas sebagaimana hadis qudsi yang berbunyi, 

 

“Daripada Ibnu Abbas r.a., daripada Rasulullah s.a.w. ketika menceritakan tentang 

Tuhannya yang berfirman, “Sesungguhnya Allah S.W.T. menulis semua kebaikan dan 

keburukan. Kemudian Baginda menerangkan (cara Allah S.W.T. menulis) tersebut: 

“Sesiapa yang ingin melakukan satu kebajikan tetapi tidak dilakukannya, Allah S.W.T. 

menulis kebajikan tersebut sebagai satu pahala yang sempurna. Jika sesiapa pula ingin 

melakukan kebajikan, kemudian dia mengamalkannya, Allah S.W.T. menulis baginya 10 

pahala sehingga 700 kali ganda bahkan sehingga berlipat-lipat kali ganda banyaknya. 

Sedangkan sesiapa yang ingin melakukan kejahatan, tetapi dia tidak melakukannya, 

Allah S.W.T. menulis pula untuknya satu pahala penuh, jika dia ingin melakukan 

kejahatan itu, kemudian dia melakukannya, Allah S.W.T. menulis untuknya satu 

dosa.”(Al-Bukhari 1994: 239/7; Muslim, 2001: 66/1) 

 

Manakala peranan ikhlas dalam melepaskan diri dari malapetaka sebagaimana kisah tiga orang yang 

terperangkap di dalam gua yang berjaya melepaskan dirinya dengan mempersembahkan kepada Allah 

S.W.T. amalan yang paling ikhlas sebagai syafaat terhadap untuk dibukakan mulut gua yang terperangkap 

dengan batu (Al-Bukhari, 1994: 177/4; Muslim, 2001: 1023/4). 

 

2.2.6 Memancarkan sinar hati yang bersih  

 

Perlakuan maksiat yang dilakukan oleh seseorang boleh menghitamkan hati sehingga menjadi kotor 

berkarat (Al-Ghazali, 1988). Namun pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T. melalui taubat sebagai 

pengimbang kepada hati yang dikotorkan oleh dosa. Taubat merupakan ramuan yang boleh 



 9 

membersihkan hati yang kotor dan Allah S.W.T. sentiasa mahu menerima dan gembira untuk menerima 

taubat hambanya yang telah menyesal (Imam Muslim, 1981: 61/17). 

 

2.3 Pendidikan akhlak Kepada Allah S.W.T. Melalui Perbuatan 

 

Pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T. melalui perbuatan dan tindakan merupakan aspek terakhir yang 

sebenarnya cerminan kepada pendidikan akhlak Allah S.W.T. melalui pemikiran dan hati. Kerana 

pemikiran yang mendalam memberi kesan kepada kemantapan iman yang berada di dalam hati. 

Sedangkan hati yang mantap dengan keimanan pula mampu menggerakkan anggota badan kearah yang 

baik terutamanya dalam berakhlak kepada Allah S.W.T. Ini kerana menurut al-Ghazali (1988), hati 

umpama raja bagi rakyatnya iaitu anggota badannya.  

Sinar keimanan dalam hati apabila sudah wujud dengan sendirinya akan mendorong diri insan 

bersegera kepada kebaikan lagi bersungguh-sungguh dalam melaksanakannya. Apatah lagi jika umurnya 

telah menjangkau 40-an, sudah tentu dia menambahkan usahanya bagi meningkatkan amalan sebelum 

menemui Tuhannya. 

Usaha utama dalam membangunkan pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T. ini ialah usaha 

mengikuti sunah-sunah Rasulullah s.a.w. dalam kehidupan seharian. Ini adalah kerana cara hidup baginda 

merupakan cara hidup yang disukai dan dicintai oleh Allah S.W.T. sebagaimana firman-Nya, 
 

“Demi sesungguhnya, adalah bagi kamu pada diri Rasulullah itu contoh ikutan yang baik, 

iaitu bagi orang yang sentiasa mengharapkan (keredaan) Allah dan (balasan baik) hari 

akhirat, serta ia pula menyebut dan mengingati Allah banyak-banyak (dalam masa susah 

dan senang).” (Al-Ahzab: 21) 

 

Firman Allah S.W.T. ini menegaskan bagaimana Rasulullah s.a.w. diiktiraf terbaik cara hidupnya dan 

orang yang benar-benar ingin mencari keredaan Allah S.W.T. atau orang yang berakhlak kepada-Nya 

sudah tentu akan menjadikan kehidupannya mengikut cara kehidupan orang yang dicintai-Nya. 

 

3.0 KESIMPULAN 

 

Tiga aspek pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T. merupakan rangkuman yang bersatu jitu untuk 

kemantapan keimanan individu insan terutama dalam era pasca modenism yang penuh dengan cabaran 

dan dugaan. Pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T. melalui hati berperanan untuk menumpukan 

pemikiran kepada penciptaan untuk mencari kebenaran dalam kehidupan di dunia terutamanya tentang 

Pencipta itu sendiri. Usaha menanamkan pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T. melalui hati di samping 

cerapan pemikiran pula mampu membangkitkan keimanan yang mendalam. Ini kerana hati yang 

terbangkit sepenuhnya dengan pendidikan akhlak ini menyerlahkan cahaya iman yang mantap untuk 

membentuk tindakan dan kelakuan manusia beriman yang memberi manfaat kepada diri, ahli keluarga, 

masyarakat dan umat Islam. 

 

 

4.0 RUJUKAN 

 

Abdullah Basmeih (1982). “Tafsir Pimpinan Al-Rahman Kepada Pengertian al-Quran.” Kuala Lumpur: 

Jabatan Perdana Menteri. 

Abu Daud (1994). Sunan Abi Daud. Bairut: Dar al-Fikr. Jil. 2. 

Al-Bukhari (1994). Sahih Al-Bukhari. Beirut: Jil. 1-8. Beirut: Dar al-Fikr. Tahqiq: Syekh Abd. Aziz 

Abdullah. Jilid 1-5. 

Al-Bukhari (1994). Sahih Al-Bukhari. Beirut: Jil. 1-8. Beirut: Dar al-Fikr. Tahqiq: Syekh Abd. Aziz 

Abdullah. 



 10 

Al-Bustani, Fuad Afram, (1956). Munjid al-Tullab. Bairut: Dar al-Masriq. 

Al-Ghazali (1988). Ihya‟ „Ulum al-Din. Kuala Lumpur: Victory Ajensi. Jil. 1-8. 

Al-Nasa’i, (1930). Sunan al-Nasa‟i bi Sharh al-Hafiz Jalal al-Din al-Suyuti Wa Hasiah al-Imam al-

Sundi. Beirut: Dar al-Fikr. 

Al-Nawawi (1983). Riyad al-Salihin. Beirut: Dar al-Fikr al-Mu
c
asir. 

Al-Tarmidzi (1994). Sunan al-Tarmidzi. Beirut: Dar al-Fikr. Jilid 1-5. 

Ibnu Majah (1954). Sunan Ibnu Majah. Mesir: Dar al-Fikr. Jilid 1-2. 

Kamarul Azmi b. Jasmi (2002). Paradigma al-Imam al-Nawawi Dalam Pembangunan Insan: Satu Kajian 

Teks Terhadap Kitab Riyad al-Solihin. Kuala Lumpur: Universiti Malaya. Tesis Sarjana. 

Kamarul Azmi B. Jasmi, Azmi Shah Suratman, Prof. Madya Aminuddin Ruskam, Ahmad Kilani b. 

Mohamed & Zulkefli b. Harun (2003). Pengaruh Pemikiran al-Imam al-Nawawi Di Kalangan 

Guru-guru Takmir Di Negeri Johor. Johor Baharu: UTM. Penyelidikan Vote 71873 

Mohd Saleh b. Lebar (1999).  Asas Psikologi Perkembangan. Selangor: Utusan Publications & 

Distributors Sdn. Bhd. 

Muslim (1981). Sahih Muslim Bi Sharh al-Nawawi. Bairut: Dar al-Fikr. 

Muslim, Abu al-Husain Muslim b. al-Hajjaj b. Muslim al-Qushairi al-Naisaburi (2001). Sahih Muslim. 

Beirut: al-Maktabah al-Asriyyah. 

Mustafa Said Al-Khin, Mustafa Al-Bugha, Al-Ustaz Mahyuddin Mustawin, Al-Ustaz Ali Al-Syirbiji dan 

Al-Ustaz Muhammad Amin Lutfi, (1992). Nuzhat al-Muttaqin Sharh Riyad al-Solihin min Kalam 

Sayyid al-Mursalin. Bairut: Mu’assah al-Risalah. Juzuk 1-2. 

Mustafa Said Al-Khin. Nuzhat al-Muttaqin Sharh Riyad al-Solihin min Kalam Sayyid al-Mursalin. 

Bairut: Mu’assah al-Risalah. Juzuk 1-2. 

 

 

 

 
 


