PENDIDIKAN AKHLAK KEPADA ALLAH SW.T. NADI PENGGERAK
PEMBANGUNAN PERADABAN INSAN

Kamarul Azmi B. Jasmi
Mohd Ismail b. Mustari
Ahmad Kilani b. Mohamed
Pusat Pengajian Islam dan Pembangunan Sosial
Universiti Teknologi Malaysia
TEL : 019-7477936 (H. PHONE) 07-5535049 (PEJ.)
FAX: 07-5535101 E-Mail: kamarulazmi@hotmail.com/gamar@utm.my

ABSTRAK

Pendidikan akhlak kepada Allah SW.T. (PAKA) merupakan nadi penggerak kepada
aspek Pendidikan Pembangunan Insan yang terpenting dalam Pendidikan Islam.
Kesempurnaan pendidikan akhlak ini menjadi pemangkin untuk membentuk manusia
menjadi insan yang sempurna dalam segala aspek terutamanya dalam aspek kerohanian.
Al-lmam Al-Nawawi melalui karyanya, Kitab Riyad al-Solihin, membicarakan secara
terperinci aspek AKA ini. Beliau telah menyenaraikan sebanyak 22 PAKA yang terdiri
kepada tiga pembangunan iaitu AKA melalui pembangunan hati, pembangunan
pemikiran dan pembangunan tindakan. Kesemua AKA ini berkait rapat antara satu sama
lain yang mampu memperkuat dan memperkukuhkan aspek kerohanian dan peribadi
insan soleh.

1.0 PENGENALAN

Pembentukan insan yang soleh dan kamil menjadi satu cabaran baru ibu bapa dan pendidik yang
dipertanggungjawabkan dalam mendidik Pendidikan Islam dalam era pasca modenisme. Peningkatan
jenayah Juvana seperti membunuh, mencuri, bersabit dengan orang, kesalahan jantina, melanggar ordinan
tahanan, judi, melanggar undang-undang kecil perbandaran, lalu-lintas, tidak terkawal dan lain-lain
sebagaimana yang dilaporkan oleh Jabatan Kebajikan Masyarakat (Jadual 1), menjadikan ibu bapa dan
pendidik terutamanya guru pendidikan Islam banyak dipersalahkan kerana tidak dapat mendidik anak-
anak dan para pelajarnya menjadi manusia yang berguna.

Jadual 1 : Jumlah Juvana Melayu Dari 1996-2001

Tahun Juvana Melayu
1996 2,564
1997 2,825
1998 3.836
1999 3.792
2000 3,442
2001# 1,107

# Sehingga Jun 2001, Sumber: Jabatan Kebajikan Masyarakat.

Bagaimana untuk membentuk anak-anak menjadi manusia yang soleh? Merupakan persoalan
yang selalu ditanyakan dalam mendidik generasi era pasca modenism ini. Jawapan kepada persoalan ini
sudah terjawab dengan mudahnya sebagaimana yang diterjemahkan oleh pendidikan Rasulullah s.a.w.
kepada masyarakat Jahiliyyah sehingga membentuk satu umat yang terbaik. Hal ini diperakukan oleh
Rasulullah s.a.w. sendiri dalam sabdanya,


mailto:kamarulazmi@hotmail.com

“Daripada Imran b. Husain r.a. katanya: "Rasulullah s.a.w. bersabda, "Sebaik-baik
kamu yang berada sekurun denganku kemudian golongan kurun yang berikutnya,
kemudian golongan kurun yang berikutnya.” (Al-Bukhari, 1994: 222/7)

Hadis menjelaskan bagaimana Pendidikan Rasulullah s.a.w. membentuk para sahabatnya sehingga
menjadi sebaik-baik umat. Kebaikan umat ini dimanfaatkan sehingga ke generasi yang ketiga.

Dalam membicarakan Pendidikan Rasullullah s.a.w. ini, seorang tokoh yang ulung umat Islam
yang terkenal iaitu al-Imam al-Nawawi telah membicarakan secara mendalam aspek-aspek asas
Pendidikan Islam yang perlu diperkukuhkan agar kemampanan rohani mampu untuk memelihara diri
daripada pengaruh luaran yang tidak baik.

Menurut paradigma beliau menjelaskan bahawa terdapat 22 Pendidikan akhlak Kepada Allah
S.W.T. yang perlu ditanamkan dalam diri individu insan agar asas atau tapak yang kukuh ini pula mampu
untuk membina pembangunan insan yang menyeluruh atau soleh dalam erti kata yang sebenarnya.
Pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T. ini terkandung dalam tiga aspek pula iaitu: pendidikan akhlak
kepada Allah SW.T. melalui pemikiran; Pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T. melalui hati dan
pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T. melalui tindakan.

Pendidikan akhlak kepada Allah SW.T melalui fikiran adalah tiga etika iaitu, tafakkur,
mengingati maut, dan memendekkan angan-angan.

Manakala pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T. melaui sifat-sifat hati yang terkandung 15 sifat
iaitu: keikhlasan dan kehadiran niat, taubat, sabar, benar, gana‘“ah, bersyukur, muragabah, yagin dan
tawakkal, takut dan harap, warak dalam perkara syubhat, takwa, istagamah, berpegang kepada perintah
Allah SW.T. dan menangis kerana takutkan kepadaNya dan rindu kepadaNya.

Pendidikan akhlak kepada Allah SW.T melalui tindakan terdiri dalam empat sifat iaitu: sifat
bersegera kepada kebaikan dan bersungguh-sungguh, menjaga sunnah Rasulullah s.a.w, zuhud di dunia,
memperbanyakkan perkara berkat dan menambahkan kebajikan ketika umur tua (Kamarul Azmi, 2003).

2.0 PERANAN SIFAT-SIFAT PENDIDIKAN AKHLAK KEPADA ALLAH DALAM
PEMBENTUKAN PERIBADI INSAN SOLEH

Syaitan dan nafsu merupakan halangan utama pembentukan manusia soleh. Syaitan sentiasa memandu
manusia untuk membuat sesuatu yang bertentangan dengan kehendak tatasusila dan agama sebagaimana
janjinya kepada Allah S.W.T. yang diceritakan sendiri dalam firman-Nya yang berbunyi :

"Iblis berkata: "Wahai Tuhanku! Kerana Engkau telah menjadikan daku sesat, (maka)
demi sesungguhnya aku akan memperelokkan segala jenis maksiat kepada Adam dan
zuriatnya di dunia ini, dan aku akan menyesatkan mereka semuanya. ” (al-Hajar: 39)

Begitu juga dengan nafsu sentiasa mengarahkan manusia untuk melakukan kemungkaran
sebagaimana firman Allah S.W.T. yang berbunyi:



"Sesungguhnya nafsu manusia itu sangat menyuruh melakukan kejahatan, kecuali orang-
orang yang telah diberi rahmat oleh Tuhanku (maka terselamatlah ia dari hasutan nafsu
itu). Sesungguhnya Tuhanku Maha Pengampun, lagi Maha Mengasihani.” (Yusuf: 53)

Justeru, Pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T. melalai pencapaian tiga aspek iaitu pemikiran, hati dan
tindakan aspek di atas menurut paradigma al-Nawawi mengambil peranan utama untuk membentuk
peribadi yang tinggi dan soleh.

2.1 Peranan pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T. melalui pemikiran

Pemikiran manusia merupakan tempat memproses maklumat yang datang daripada mata, telinga, bau dan
sentuh. Pemikiran yang benar akan memuat turun kepada hati dengan kebenaran dan pemikiran yang
rosak akan memuat turun kesesatan kepada hati. Justeru itu, pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T.
melalui tafakkur, mengingati maut dan memendekkan angan-angan merupakan senjata ampuh yang
mampu membendung kepada kerosakan pemikiran setiap insan.

Pendidikan akhlak kepada Allah S\W.T. melalui tafakkur sebagai contoh mampu mencelikkan
hati tentang kebenaran hakikat Allah S.W.T. selaku pencipta dan agama sebagai dasar peraturan-Nya
untuk menusia. Allah S.W.T. telah berfirman,

“Sesungguhnya pada kejadian langit dan bumi, dan pada pertukaran malam dan siang,
ada tanda-tanda (kekuasaan, kebijaksanaan, dan keluasan rahmat Allah) bagi orang-
orang yang berakal;(laitu) orang-orang yang menyebut dan mengingati Allah semasa
mereka berdiri dan duduk dan semasa mereka berbaring mengiring, dan mereka pula
memikirkan tentang kejadian langit dan bumi (sambil berkata): "Wahai Tuhan kami!
Tidaklah Engkau menjadikan benda-benda ini dengan sia-sia, Maha Suci Engkau, maka
peliharalah kami dari azab neraka.” (Ali Imran: 190-191)

Dalam firman-Nya yang lain pula Dia memerintahkan kepada baginda,

“Katakanlah (wahai Muhammad): "Aku hanyalah mengajar dan menasihati kamu
dengan satu perkara sahaja, iaitu: hendaklah kamu bersungguh-sungguh berusaha
mencari kebenaran kerana Allah semata-mata, sama ada dengan cara berdua (dengan
orang lain), atau seorang diri; kemudian hendaklah kamu berfikir sematang-matangnya
(untuk mengetahui salah benarnya ajaranKu)". (Saba’: 46)

Ayat pertama di atas dengan jelas meminta manusia mencari kebenaran melalui tafakkur terhadap segala
kejadian langit dan bumi serta kejadian-kejadian alam untuk melihat kekuasaan Allah S.W.T. selaku
Tuhan sebenar bagi sekelian alam. Tafakkur yang mendalam terhadap alam ini mampu memberikan input
tentang kekuasaan-Nya sehingga mampu menurukan rasa kekaguman terhadap diri-Nya yang Maha
Berkuasa lagi Maha Agung ke dalam hatinya. Kekaguman kekuasaan-Nya  seterusnya akan
mendatangkan rasa hati tentang perlu untuk mencari cara kehidupan yang diredainya.

Ayat yang kedua pula sekali lagi Allah S.W.T. memerintahkan hambanya berfikir pula tentang
ajaran-ajaran yang dibawakan Nabi Muhammad s.a.w. Adakah ajaran yang dibawa baginda itu direka-
reka sendiri untuk kepentingan baginda sendiri atau ajaran itu merupakan ajaran yang diturunkan Allah
S.W.T. untuk kesejahteraan pengamalnya? Tafakkur terhadap persoalan ini boleh mencelikkan akal untuk



meningkatkan keazaman hati untuk kembali kepada Allah SW.T. dan mengikuti ajaran-ajaran yang
dianjurkan oleh Rasulullah s.a.w.

Selain tafakkur, mengingati maut dan mengurangkan angan-angan yang juga pendidikan akhlak
kepada Allah SW.T. melalui pemikiran juga mampu memberikan kegerunan kepada hati daripada
melakukan maksiat atau degil terhadap perintah Allah S.W.T. Satu hadis ada berbunyi,

“Daripada Abu Hurairah r.a. katanya, Rasulullah s.a.w. bersabda, “Perbanyakan
mengingati yang memutuskan kelazatan iaitu maut. (Al-Tarmidzi 1994: 138/4, Al-Nasa i,
1930:4/4)

Hadis ini menunjukkan galakkan Rasulullah s.a.w. supaya berfikir dengan sesuatu yang
memutuskan keinginan untuk berseronok-seronok. Kerana kehidupan orang yang mengutamakan
keseronokan merupakan punca manusia banyak terjerumus kepada perkara yang dilarang oleh agama atau
melanggar perintah agama. Ini kerana apabila manusia berfikir tentang maut yang sentiasa menunggu saat
menerkam dirinya, menyebabkan hatinya merasa takut untuk melakukan maksiat dan sentiasa untuk
melakukan ketaatan agar mati dalam husnul al-Khatimah (Mustafa Said Al-Khin, et. al., 1992: 424/1).

Menanamkan pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T. dengan mengingati mati ini kepada
pemikiran dianggap oleh Rasulullah s.a.w. sebagai manusia yang bijak. Sedangkan sebaliknya pula yang
banyak berangan-angan dan suka berseronok-seronok dengan mengikut hawa nafsu adalah dianggap oleh
baginda merupakan orang yang lemah. Shaddad meriwayatkan bahawa Rasulullah s.a.w. bersabda,

“Sebijak-bijak manusia siapa yang muhasabah diri dan beramal untuk selepas mati, dan
manusia yang lemah pula siapa yang mengikut hawa nafsunya dan berangan-angan
kepada Allah S.W.T. (akan melayannya dengan baik tanpa beramal kepada-Nya) ”(Al-
Tarmidzi, 1994: 187/4, Ibnu Majah, 1954: 1423/2)

Keterangan di atas sudah jelas peranan pendidikan akhlak kepada Allah melalui pemikiran banyak
membantu hati mendapat kebenaran seterusnya membentuk, mendidik dan mencorakkan hati dengan
didikan akhlak kepada Allah S.W.T. melalui hatinya pula.

2.2 Pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T. melalui hati

Menurut paradigma al-Imam al-Nawawi (1983) bahawa kepentingan hubungan pendidikan akhlak kepada
Tuhan melalui hati sememangnya merupakan asas kepada pembangunan insan yang menyeluruh
termasuk pembentukan tindakan material dan jasmani. Ini kerana pendidikan akhlak kepada Allah seperti
keikhlasan dan kehadiran niat hanya kepada Allah S.W.T.; sabar terhadap segala ujian-Nya; benar atau
membenarkan ajaran-Nya dan ajaran rasul-Nya; gana‘ah iaitu merasa cukup dengan pemberian-Nya;
bersyukur terhadap anugerahnya; muragabah iaitu sentiasa berjaga-jaga dalam tindakan dan kelakuan
kerana merasa sentiasa diperhatikan-Nya; yaqin terhadap pertolongan-Nya dan tawakkal iaitu
pergantungan penuh terhadap-Nya dalam setiap pekerjaan yang telah dilaksanakan; takut terhadap
azabnya di dunia dan akhirat apabila melakukan kejahatan dan harap terhadap syurganya terhadap segala
amalan baik; warak dalam perkara haram dan syubhat; takwa iaitu sentiasa mentaati-nya dalam
menjalankan perintahnya dan meninggalkan larangannya kerana takutkan pembalasan-Nya; istagamah
iaitu sentiasa memastikan diri berada di landasan perintahnya; berpegang kepada perintah Allah S.W.T.



dan menangis kerana takutkan kepada-Nya; rindu kepadaNya dan taubat iaitu sentiasa kembali kepada-
Nya apabila terbabas dari jalan-Nya, merupakan pendidikan akhlak yang membentuk kesepaduan dan
kemantapan iman yang tidak boleh digangu gugat lagi sama ada dengan nafsu dan syaitan. Keimanan
yang terpancar kesan daripada pendidikan akhlak kepada Allah melalui hati ini seterusnya memberikan
impak kepada tindakan, kelakuan, sikap dan peribadi. Hal ini sudah dipertegaskan oleh Rasulullah s.a.w.
sendiri yang menyebut,

“Ingatlah! Sesungguhnya didalam tubuh manusia itu ada segumpal daging, apabila ia baik
maka baiklah seluruh tubuhnya dan jikalau ia rosak, maka rosaklah seluruh tubuhnya, tidak
lain dan tidak bukan itulah yang dikatakan hati.”(4Al-Bukhari, 1994: 22/1 dan Muslim

206/3)

Hadith di atas menegaskan bagaimana peranan hati dalam menentukan segala tindakan manusia.
Hati yang terdidik dengan iman yang terbina daripada pendidikan akhlak kepada Allah SW.T. yang
sempurna akan memancarkan tingkah laku yang baik. Hal ini ada dijelaskan oleh Rasulullah s.a.w. dalam

hadisnya,

“Daripada Abu Hurairah r.a. daripada nabi s.a.w katanya, sesiapa yang beriman
kepada Allah dan Hari Akhirat, sudah pasti dia akan memuliakan tetamunya dan sesiapa
yang beriman dengan Allah dan Hari Akhirat, sudah pasti dia akan menghubungkan
silatulrahim, dan sesiapa yang beriman kepada Allah dan Hari akhirat, sudah pasti dia
akan berkata yang baik atau dia hanya diam.” (Al-Bukhari, 1994: 104/7 dan Muslim,
2001: 43/1)

Hadith ini menunjukkan bahawa keimanan kepada Allah SW.T di dalam hati seseorang
merupakan asas untuk membentuk peribadi seseorang yang memungkinkannya melakukan kebaikan
kepada sesama manusia. Kebaikan yang datang daripada peribadi dan tindakan yang betul memberikan
implikasi yang baik juga kepada aspek pengurusan yang lain seperti pengurusan material, organisasi dan
lain-lainnya.

Sebaliknya tidak mempunyai pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T. di dalam hatiya yang
menyebabkan hilang cahaya iman, menyebabkan tindakan juga akan menjadi rosak. Ini adalah kerana hati
menjadi asas kepada pembentukan pendidikan akhlak luaran dan segala pembangunan yang lain (Al-
Nawawi, 1983: 199). Rasulullah s.a.w. pernah bersabda,

“Daripada Abu Hurairah r.a. katanya, “Rasulullah s.a.w. bersabda, “Tidak berzina
penzina ketika sedang berzina sedangkan dia adalah mukmin, tidak minum arak ketika
dia minum sedangkan dia adalah mukmin dan begitu juga tidak mencuri seorang pencuri
sedangkan dia adalah mukmin” (Al-Bukhari, 1994: 146/3; Muslim, 2001: 46/1).



Hadis ini bermaksud tindakan atau kelakuan seseorang dan hatinya saling berkait rapat antara sama lain.
Orang yang berzina, meminum minuman keras dan mencuri berlaku kerana hilangnya sinar keimanan di
dalam hatinya. Ini adalah kerana Hati merupakan raja bagi segala anggota badannya dan tindakannya.

Peranan pendidikan akhlak kepada Allah SW.T. melalui hati dalam pendidikan pembangunan
insan akan melahirkan perkara-perkara berikut:

2.2.1 Benci dan takut kepada maksiat

Pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T. melalui hati dengan perantaraan keikhlasan dan kehadiran niat,
taubat, muragabah, takut dan harap, warak, takwa, istagamah dan rindu kepada-Nya membentuk hati
individu terhadap iman yang mantap untuk benci dan takut kepada maksiat. Semua pendidikan akhlak ini
menyebabkan hati sentiasa berada dalam kebimbangan untuk menyimpan keinginan melakukan dosa
apatah lagi melakukannya. Ini adalah kerana hatinya dirasakan tidak boleh lari daripada pengetahuan
Allah SW.T., takutkan azab dan sentiasa berwaspada supaya tidak tergelincir daripada jalan kebenaran
(Al-Nawawi, 1983).

Bahkan kekuatan iman yang disinari pendidikan akhlak ini akan memberikan kesan kepada
perlakuan maksiat yang ternampak oleh dirinya dengan tindakan hati untuk menghalang sama ada dengan
kuasa dan nasihat. Sekurang-kurangnya hati akan membenci maksiat tersebut yang merupakan tahap
keimanan yang paling rendah. Rasulullah s.a.w. ada bersabda,

“Daripada Abu Said al-Khudri r.a. katanya, “Aku mendengar Rasulullah s.a.w.
bersabda, “Sesiapa yang melihat kemungkaran, hendakah dia mengubah dengan
tangannya, jika dia tidak berkuasa, hendaklah dia mengubah dengan lidahnya dan
sekiranya dia masih tidak berkuasa, hendaklah dengan hatinya dan tahap ini merupakan
selemah-lemah iman. ” (Muslim, 2001: 44/1).

Hadis ini menjelaskan bahawa jika iman ada tertanam di hati sudah tentu sekurang-kurangnya dia akan
membenci maksiat yang berlaku di depan matanya. Kemudian jika hati tersebut penuh dengan sifat takwa,
ganaah, sabar, syukur dan lain-lain lagi pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T., hatinya akan memandu
lidah dan tindakannya untuk memberi nasihat atau mengambil tindakan. Hadis ini dengan sendirinya
bermaksud bahawa hati yang tidak mengambil kisah terhadap maksiat yang berlaku atau membenci
maksiat tersebut, dia sebenarnya sedang mengalami kelemhan tahap iman teruk.

2.2.2 Meninggalkan perkara yang tidak berfaedah

Hati yang penuh dengan pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T. juga akan meninggalkan perkara yang
tidak berfaedah kepada kehidupannya dan kehidupan akhiratnya. Ini adalah kerana hatinya sudah rindu
kepada Allah S.W.T. selaku Pencipta sehingga tidak ada masa melainkan kepada melakukan sesuatu yang
disukai-Nya dan apatah lagi untuk melakukan perkara yang dibencinya. Inilah yang dikatakan orang bijak
sebagaimana yang terjelas pada hadis yang lalu dan disokong pula dengan sabda Rasulullah s.a.w. yang
berbunyi:



“Daripada Abu Hurairah r.a. katanya, “Rasulullah s.a.w. bersabda, sebaik-baik seorang
Islam ialah seseorang yang meninggalkan sesuatu yang tidak memberi makna
kepadanya.” (Al-Tarmidzi 1994: 142/4)

2.2.3 Berhati-hati dalam tindakan

Takwa dan muragabah merupakan pendidikan akhlak kepada Allah SW.T. yang boleh menyebabkan
seseorang yang memilikinya sentiasa membuat sesuatu tindakan dengan pemerhatian yang mendalam. Ini
kerana dirinya memahami bahawa setiap tindakannya ada Allah S.W.T. dan wakil-Nya yang memerhati
dan mencatat segala percakapan dan tindakannya sebagaimana yang dijelaskan oleh Allah S.W.T. sendiri,

“Tidak ada sebarang perkataan yang dilafazkannya (atau perbuatan yang dilakukannya)
melainkan ada di sisinya malaikat pengawas yang sentiasa sedia (menerima dan
menulisnya).” (Qaf: 18)

Hatinya memahami bahawa Allah S.W.T. bukan sahaja maha mengetahui tentang segala bisikan
hatinya bahkan Dia sentiasa berada paling dekat memerhatikannya. Allah S.W.T. berfirman,

Dan demi sesungguhnya, Kami telah mencipta manusia dan Kami sedia mengetahui apa
yang dibisikkan oleh hatinya, sedang (pengetahuan) Kami lebih dekat kepadanya
daripada urat lehernya.” (Qaf: 16).

Justeru, dia akan sentiasa berwaspada dalam tindakannya supaya tidak terjerumus kepada tindakan yang
mendatangkan kemurkaan Allah S.W.T.

2.2.4 Terpelihara daripada nafsu dan syaitan

Sikap tawakkal dan ikhlas kepada Allah S.W.T. mampu memelihara hati seseorang daripada godaan dan
bisikan jahat yang sentiasa mencari peluang meracuni hati kepada maksiat. Allah SW.T. pernah
menceritakan bagaimana cubaan syaitan dan nafsu untuk menyesatkan Nabi Yusuf tetapi kerana Baginda
seorang Yyang ikhlas terhadap Allah SW.T., Dia memeliharanya daripada terjerumus ke dalam
kemaksiatan. Firman-Nya:

“Dan sebenarnya perempuan itu telah berkeinginan sangat kepadanya, dan Yusuf pula
(mungkin timbul) keinginannya kepada perempuan itu kalaulah ia tidak menyedari
kenyataan Tuhannya (tentang kejinya perbuatan zina itu). Demikianlah (takdir Kami)
untuk menjauhkan dari Yusuf perkara-perkara yang tidak baik dan perbuatan-perbuatan
yang keji, kerana sesungguhnya ia dari hamba-hamba Kami yang dibersihkan dari
segala dosa. ”(Yusof: 24)

Begitu juga dengan sikap tawakkal kepada Allah S.W.T. apabila keluar mencari rezeki sifat akan
memelihara hati daripada bisikan dan hasutan syaitan. Ini dijelaskan oleh Rasulullah s.a.w. melalui
sabdanya,



“Daripada Anas katanya, "Rasulullah s.a.w. bersabda, "Apabila seorang lelaki keluar

daripada rumahnya dan berdoa,

dikatakan kepadanya (oleh Allah S.W.T.), “Telah diberi pertunjuk kepadamu, dicukupkan
kepadamu dan dipelihara dirimu. Dan syaitan menjauhinya.” (al-Tarmidzi, 1994: 270/5;
Abu Daud, 1994: 503/2)

Sememangya manusia perlukan hidayah Allah S.W.T. untuk memberikan pertunjukkan kepada
jalan yang lurus. Justeru itu, pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T. seperti ikhlas dan tawakkal ini sudah
memadai untuk menarik pertunjuk-Nya dalam kehidupan manusia.

2.2.5 Meningkatkan motivasi dalam beramal soleh

Pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T. merupakan asas penting untuk meningkatkan motivasi dalaman
individu insan terhadap amal soleh. lkhlas melakukan sesuatu amalan contohnya boleh melipat gandakan
keuntungan bukan sahaja dari segi pahala bahkan dari segi terlepas daripada malapetaka. Pahala kerana
ikhlas ini dalam amalan terjelas sebagaimana hadis qudsi yang berbunyi,

“Daripada Ibnu Abbas r.a., daripada Rasulullah s.a.w. ketika menceritakan tentang
Tuhannya yang berfirman, “Sesungguhnya Allah S.W.T. menulis semua kebaikan dan
keburukan. Kemudian Baginda menerangkan (cara Allah S.W.T. menulis) tersebut:
“Sesiapa yang ingin melakukan satu kebajikan tetapi tidak dilakukannya, Allah S.W.T.
menulis kebajikan tersebut sebagai satu pahala yang sempurna. Jika sesiapa pula ingin
melakukan kebajikan, kemudian dia mengamalkannya, Allah S.W.T. menulis baginya 10
pahala sehingga 700 kali ganda bahkan sehingga berlipat-lipat kali ganda banyaknya.
Sedangkan sesiapa yang ingin melakukan kejahatan, tetapi dia tidak melakukannya,
Allah SW.T. menulis pula untuknya satu pahala penuh, jika dia ingin melakukan
kejahatan itu, kemudian dia melakukannya, Allah S.W.T. menulis untuknya satu
dosa. ”(Al-Bukhari 1994: 239/7; Muslim, 2001: 66/1)

Manakala peranan ikhlas dalam melepaskan diri dari malapetaka sebagaimana kisah tiga orang yang
terperangkap di dalam gua yang berjaya melepaskan dirinya dengan mempersembahkan kepada Allah
S.W.T. amalan yang paling ikhlas sebagai syafaat terhadap untuk dibukakan mulut gua yang terperangkap
dengan batu (Al-Bukhari, 1994: 177/4; Muslim, 2001: 1023/4).

2.2.6 Memancarkan sinar hati yang bersih
Perlakuan maksiat yang dilakukan oleh seseorang boleh menghitamkan hati sehingga menjadi kotor

berkarat (Al-Ghazali, 1988). Namun pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T. melalui taubat sebagai
pengimbang kepada hati yang dikotorkan oleh dosa. Taubat merupakan ramuan yang boleh



membersihkan hati yang kotor dan Allah S.W.T. sentiasa mahu menerima dan gembira untuk menerima
taubat hambanya yang telah menyesal (Imam Muslim, 1981: 61/17).

2.3 Pendidikan akhlak Kepada Allah S.W.T. Melalui Perbuatan

Pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T. melalui perbuatan dan tindakan merupakan aspek terakhir yang
sebenarnya cerminan kepada pendidikan akhlak Allah SW.T. melalui pemikiran dan hati. Kerana
pemikiran yang mendalam memberi kesan kepada kemantapan iman yang berada di dalam hati.
Sedangkan hati yang mantap dengan keimanan pula mampu menggerakkan anggota badan kearah yang
baik terutamanya dalam berakhlak kepada Allah SW.T. Ini kerana menurut al-Ghazali (1988), hati
umpama raja bagi rakyatnya iaitu anggota badannya.

Sinar keimanan dalam hati apabila sudah wujud dengan sendirinya akan mendorong diri insan
bersegera kepada kebaikan lagi bersungguh-sungguh dalam melaksanakannya. Apatah lagi jika umurnya
telah menjangkau 40-an, sudah tentu dia menambahkan usahanya bagi meningkatkan amalan sebelum
menemui Tuhannya.

Usaha utama dalam membangunkan pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T. ini ialah usaha
mengikuti sunah-sunah Rasulullah s.a.w. dalam kehidupan seharian. Ini adalah kerana cara hidup baginda
merupakan cara hidup yang disukai dan dicintai oleh Allah S.W.T. sebagaimana firman-Nya,

“Demi sesungguhnya, adalah bagi kamu pada diri Rasulullah itu contoh ikutan yang baik,
iaitu bagi orang yang sentiasa mengharapkan (keredaan) Allah dan (balasan baik) hari
akhirat, serta ia pula menyebut dan mengingati Allah banyak-banyak (dalam masa susah
dan senang).” (Al-Ahzab: 21)

Firman Allah SW.T. ini menegaskan bagaimana Rasulullah s.a.w. diiktiraf terbaik cara hidupnya dan
orang yang benar-benar ingin mencari keredaan Allah S.W.T. atau orang yang berakhlak kepada-Nya
sudah tentu akan menjadikan kehidupannya mengikut cara kehidupan orang yang dicintai-Nya.

3.0 KESIMPULAN

Tiga aspek pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T. merupakan rangkuman yang bersatu jitu untuk
kemantapan keimanan individu insan terutama dalam era pasca modenism yang penuh dengan cabaran
dan dugaan. Pendidikan akhlak kepada Allah SW.T. melalui hati berperanan untuk menumpukan
pemikiran kepada penciptaan untuk mencari kebenaran dalam kehidupan di dunia terutamanya tentang
Pencipta itu sendiri. Usaha menanamkan pendidikan akhlak kepada Allah S.W.T. melalui hati di samping
cerapan pemikiran pula mampu membangkitkan keimanan yang mendalam. Ini kerana hati yang
terbangkit sepenuhnya dengan pendidikan akhlak ini menyerlahkan cahaya iman yang mantap untuk
membentuk tindakan dan kelakuan manusia beriman yang memberi manfaat kepada diri, ahli keluarga,
masyarakat dan umat Islam.

4.0 RUJUKAN

Abdullah Basmeih (1982). “Tafsir Pimpinan Al-Rahman Kepada Pengertian al-Quran.” Kuala Lumpur:
Jabatan Perdana Menteri.
Abu Daud (1994). Sunan Abi Daud. Bairut: Dar al-Fikr. Jil. 2.
Al-Bukhari (1994). Sahih Al-Bukhari. Beirut: Jil. 1-8. Beirut: Dar al-Fikr. Tahqgiq: Syekh Abd. Aziz
Abdullah. Jilid 1-5.
Al-Bukhari (1994). Sahih Al-Bukhari. Beirut: Jil. 1-8. Beirut: Dar al-Fikr. Tahqgig: Syekh Abd. Aziz
Abdullah.



Al-Bustani, Fuad Afram, (1956). Munjid al-Tullab. Bairut: Dar al-Masrig.

Al-Ghazali (1988). Ihya’ ‘Ulum al-Din. Kuala Lumpur: Victory Ajensi. Jil. 1-8.

Al-Nasa’i, (1930). Sunan al-Nasa’i bi Sharh al-Hafiz Jalal al-Din al-Suyuti Wa Hasiah al-Imam al-
Sundi. Beirut: Dar al-Fikr.

Al-Nawawi (1983). Riyad al-Salihin. Beirut: Dar al-Fikr al-Mu‘asir.

Al-Tarmidzi (1994). Sunan al-Tarmidzi. Beirut: Dar al-Fikr. Jilid 1-5.

Ibnu Majah (1954). Sunan Ibnu Majah. Mesir: Dar al-Fikr. Jilid 1-2.

Kamarul Azmi b. Jasmi (2002). Paradigma al-Imam al-Nawawi Dalam Pembangunan Insan: Satu Kajian
Teks Terhadap Kitab Riyad al-Solihin. Kuala Lumpur: Universiti Malaya. Tesis Sarjana.

Kamarul Azmi B. Jasmi, Azmi Shah Suratman, Prof. Madya Aminuddin Ruskam, Ahmad Kilani b.
Mohamed & Zulkefli b. Harun (2003). Pengaruh Pemikiran al-Imam al-Nawawi Di Kalangan
Guru-guru Takmir Di Negeri Johor. Johor Baharu: UTM. Penyelidikan VVote 71873

Mohd Saleh b. Lebar (1999). Asas Psikologi Perkembangan. Selangor: Utusan Publications &
Distributors Sdn. Bhd.

Muslim (1981). Sahih Muslim Bi Sharh al-Nawawi. Bairut: Dar al-Fikr.

Muslim, Abu al-Husain Muslim b. al-Hajjaj b. Muslim al-Qushairi al-Naisaburi (2001). Sahih Muslim.

Beirut: al-Maktabah al-Asriyyah.

Mustafa Said Al-Khin, Mustafa Al-Bugha, Al-Ustaz Mahyuddin Mustawin, Al-Ustaz Ali Al-Syirbiji dan
Al-Ustaz Muhammad Amin Lutfi, (1992). Nuzhat al-Muttagin Sharh Riyad al-Solihin min Kalam
Sayyid al-Mursalin. Bairut: Mu’assah al-Risalah. Juzuk 1-2.

Mustafa Said Al-Khin. Nuzhat al-Muttagin Sharh Riyad al-Solihin min Kalam Sayyid al-Mursalin.
Bairut: Mu’assah al-Risalah. Juzuk 1-2.

10



