Seminar “Pasaran Modal Islam Malaysia 2016”
Institut Kefahaman Islam Malaysia (IKIM)
Dengan Kerjasama Bursa Malaysia

Tajuk:

MEMAHAMI| KERANGKA MAQASID AL-SYARIAH DALAM
KEWANGAN DAN PELABURAN

Oleh:
Prof Madya Dr Asmadi Mohamed Naim
Pensyarah Islamic Business School (IBS),
Universiti Utara Malaysia

Ahli Majlis Syariah
Bank Negara Malaysia dan Suruhanjaya Sekuriti

Abstract

Semakin banyak desakan supaya perlaksanaan magasid syariah diutamakan dalam system
kewangan Islam. Seruan sebegini muncul di saat banyak produk-produk yang distrukturkan pada
masa kini dikatakan hanya memenuhi struktur dan bentuk kontrak yang patuh Syariah sahaja.
Kritik dilontarkan atas dakwaan kurang penekanan diberikan untuk menyemak kewujudan
kandungan magasid Syariah dan ruhnya dalam struktur-struktur tersebut. Kertas ini bertujuan
merungkai kerangka magqasid Syariah yang dibincangkan oleh tokoh-tokoh maqasid Syariah,
kerangka magasid Syariah dalam isu kewangan dan pelaburan dan kerangka magasid Syariah
dalam kontrak-kontrak pelaburan. Metode penulisan ini ialah metode kualitatif melalui
penganalisaan al-Quran, Sunnah, kitab-kitab semasa dan lama, dan artikel-artikel serta website.
Kertas ini merumuskan bahawa terdapat panduan jelas mengenai kerangka magasid Syariah
dalam kewangan dan pelaburan. la boleh menjadi panduan kepada pengurusan kewangan dan
pelaburan moden supaya terbina di bawah magasid Syariah dan ruhnya.



1.0 PENGENALAN

Semakin banyak desakan supaya perlaksanaan magasid syariah diutamakan dalam system
kewangan Islam. Seruan sebegini muncul di saat banyak produk-produk yang distrukturkan pada
masa kini dikatakan hanya memenuhi struktur dan bentuk kontrak yang patuh Syariah sahaja.
Kritik dilontarkan atas dakwaan kurang penekanan diberikan untuk menyemak kewujudan
kandungan magasid Syariah dan ruhnya dalam struktur-struktur tersebut.

Kertas ini bertujuan merungkai perkara-perkara berikut:

I. kerangka magasid Syariah yang dibincangkan oleh tokoh-tokoh magasid Syariah.
ii. Magasid Syariah dalam isu kewangan dan pelaburan
iii. Magasid Syariah dalam kontrak-kontrak pelaburan

Metode penulisan ini ialah metode kualitatif melalui penganalisaan al-Quran, Sunnah, kitab-
kitab semasa dan lama, dan artikel-artikel serta website.

2.0 DEFINASI MAKSUD SYARIAT ISLAM

Perkataan “maqsad” atau ‘magqasid’ bererti “maksud” atau “tujuan” dalam bahasa Melayu.
Asal perkataan tersebut dalam bahasa Arab ialah gasdun. Perkataan ini membawa pelbagai makna
antaranya menuju, arah, berjalan lurus atau memecahkan. Perkataan al-gasd pula bererti tongkat.
Tongkat memberi banyak faedah kepada manusia iaitu dapat membantunya dan menuntunnya
ketika berjalan. Kata jama’ (plural) al-magsad ialah al-magasid.*

Seorang cendiakawan Islam Ismail al-Hasani, ketika membahaskan teori magasid al-

syariah atau “matlamat akhir” syariat Islam ini, telah mengaitkan makna bahasa “menuju” dengan
istilah al-magsad. Beliau berkata di dalam bukunya:
“Sesungguhnya seruan ke arah al-qasadiyyah (objektif atau tujuan syariat) adalah tugas pertama
syariat Islam. la menuntun dan membawa perbuatan seseorang manusia kepada perbuatan, yang
perbuatan tersebut dilakukan oleh seseorang yang niatnya bertepatan dengan kehendak Allah
S.W.T. ketika mensyariatkannya ke atas manusia”.2

2.1  Definisi magasid Syariah dari sudut istilah:

Terdapat pelbagai definisi al-magsad mengikut istilah yang diberikan oleh para sarjana
Islam. Dari segi sejarah, Imam al-Syatibi adalah tokoh yang terkenal mempromosi® teori matlamat
akhir atau objektif syariat (nazariyyah al-magasid) dan mengembangkannya. Namun beliau tidak
memberikan definisi khusus berkaitan dengan maqasid Syariah ini. Sebaliknya beliau terus
menerangkan teori ini tanpa memberikan definisinya. Perkara ini berlaku kerana tulisannya
ditujukan kepada orang-orang yang pakar (bertaraf mujtahid).

Beberapa pengkaji-pengkaji magasid yang lain cuba untuk memperhalusi kitab al-Syatibi
bagi memperolehi maksudnya mengenai teori tersebut. Pada mereka Magasid al-syariah menurut

1 Al-Fayruz Abadi. 1997. al-Qamus al-Muhit. Beirut: Dar IhyaIl al-Turas al-‘Arabi. Cet. 1. v.1, h.449.
. 1992. al-Munjid fi al-Lughah wa al-I’lam.. Beirut: Dar al-Masyrig. Cet. 33. h.632.

2 Al-Hasani, Ismail. 1995. Nazariyyah al-Magqasid ‘inda al-lmam Muhammad al-Tahir lbn al- ‘Asyur.
Virginia: International Institute of Islamic Thought. Cet. 1. h.114,115.Lihat juga Asmadi Mohamed Naim
(2009). Magasid Syariah dan Pemikiran Pengurusan Islam. Sintok: UUM Press.

% Teori ini dilihat seolah-olah diasaskan oleh Imam al-Syatibi, namun setelah meneliti kitab-kitab ulama
Usul al-Figh ternyata bahawa ulama-ulama sebelumnya telah memperkatakan mengenainya melalui
penggunaan kalimah yang lain seperti al-ghardu, al-ba’ith dan lain-lain. (Sila lihat buku Ismail al-Hasani
dan Ahmad al-Raysuni).



pandangan Imam al-Syatibi ialah maksud Allah itu boleh diketahui melalui perkara-perkara
berikut:*

Pertama: Maksud dan matlamat akhir atau objektif syariat Islam ialah supaya dilaksanakan sesuatu
hukum vyang diminta untuk dilaksanakan dan meninggalkan perbuatan yang dilarang
melakukannya.

Kedua: Matlamat akhir syariat Islam supaya dilaksanakan sesuatu yang maksud dan pengertiannya
dapat difahami secara terus dari al-Quran dan al-sunnah tanpa menggunakan al-giyas dan
sebagainya. Umpamanya satu keadaan di zaman Rasulullah S.A.W. yang mana al-Quran dan al-
sunnah tidak memperkatakannya. Namun keadaan tersebut memerlukan diamalkan sesuatu
perbuatan bersesuaian dengan masa keadaan tersebut. Maka perbuatan yang dibenarkan dalam
keadaan tersebut hanya sekadar ruang-lingkup yang diperlukannya, tidak boleh dikurangkan atau
ditambah pada perlaksanaannya.®

Ketiga: Matlamat akhir syariat Islam untuk memperolehi maksud-maksud yang menjadi tujuan
kepada perlaksanaan sesuatu hukum.

Manakala Imam Ibn ‘Asyur pula, ketika memberi definisi maqasid al-syariah, beliau
membahagikannya maqasid al-syariah kepada maksud umum dan maksud khusus.

i. Maksud atau matlamat yang umum bagi syariat Islam ialah “makna-makna dan hikmah-
hikmah yang diperhatikan dari Allah S.W.T. pada setiap perkara yang disyariatkan olehnya
atau sebahagian besar darinya. Termasuk di dalam matlamat umum ini juga, hikmah-
hikmah yang tidak diketahui pada keseluruhan hukum-hukum tetapi dapat diketahui dan
diperhatikan pada sebahagian besar dari hukum-hukum yang disyariatkan itu .

ii. Manakala maksud khusus ialah cara-cara yang dimaksudkan oleh syariat, samada untuk
mencapai maksud-maksud yang berfaedah untuk manusia, atau untuk memelihara
kepentingan umum mereka pada tindakan khusus mereka”.’

Makna magasid syariat atau objektif syariat Islam mengikut pandangan llal al-Fasi ialah
“objektifnya, dan rahsia-rahsia yang dijadikan oleh syariat di sebalik setiap hukum dari hukum-
hukum yang disyariatkan.”®

Definisinya menurut Ahmad al-Raysuni ialah “objektif-objektif yang mahu dicapai oleh
syariat Islam untuk kepentingan hamba-hambanya ketika mensyariatkan sesuatu hukum”.®

Ismail al-Hasani pula mentakrifkan magqasid al-syariah dengan takrif yang hampir
bersamaan dengan takrif Imam al-Syatibi. Takrifnya ialah “matlamat-matlamat yang merupakan

4 Al-Hasani, Ismail. h.114.

% Penulis tidak memberikan contoh bagi jenis ini kerana tiada contoh yang diberi oleh cendiakawan Islam
mengenainya.

® Ibn ‘Asyur, Muhammad al-Tahir. 1998. Maqasid al-Syari’ah al-1slamiyyah. t.t: al-Basair li al-Intaj al-
‘Ilmi. Cet. 1, h.171.

" Ibid, h.300.

8 Al-Raysuni, Ahmad. 1995. Nazariyyah al-Magqasid ‘inda al-Imam al-Syatibi. Riyadh: al-Dar al-
‘Alamiyyah li al-Kitab al-Islami. Cet. 4. h.18.

® Ibid, h.19.



kepentingan-kepentingan yang diperhatikan untuk manusia dari hukum-hukum yang disyariatkan;
dan ml%kna-makna yang dimaksudkan secara terus dari pengucapan al-Quran dan al-sunnah (al-
nas)”.

Kesimpulannya ialah para sarjana Islam sepakat pada mengatakan bahawa maksud atau
tujuan syariat Islam ketika mensyariatkan sesuatu hukum berkait rapat dengan matlamat yang ingin
dicapai. Makna yang diambil secara terus dari ayat al-Quran dan al-sunnah adalah sebahagian dari
matlamat tersebut walaupun sebahagian besar dari mereka tidak menyebutnya secara nyata
mengenainya. Namun, perkara itu disebut secara terang-terangan dalam takrif Imam al-Syatibi dan
Ismail al-Hasani yang mana pada pandangan penulis ianya bertujuan untuk mengelakkan seseorang
melanggar arahan atau larangan syariat Islam atas alasan bahawa perbuatan mereka adalah untuk
mencapai objektif syariat Islam walaupun cara mereka bertentangan dengan syariat Islam. Dalam
ertikata yang lain, perlaksanaan sesuatu amalan dengan cara yang bertentangan dengan syariat
Islam dengan alasan mahu memenuhi objektif syariat Islam adalah tertolak. Sebaliknya
melaksanakan amalan tersebut mengikut cara-cara yang disuruh oleh syariat Islam adalah
objektifnya.

3.0 KERANGKA MAQASID SYARIAH
Kerangka magasid Syariah mengikut pandangan Imam al-Syatibi dan Imam Ibn ‘Asyur
adalah sebagaimana berikut:

3.1 Kerangka maksud Syariah mengikut pandangan Imam al-Syatibi:
Imam al-Syatibi membahagikan secara umum al-magsad atau “maksud sesuatu perbuatan”
itu kepada dua iaitu:?
a. Maksud Allah SW.T.
b. Maksud mukallaf.2

Maksud Allah S.W.T. pada sesuatu perkara yang disyariatkan oleh-Nya terbahagi kepada
empat bahagian iaitu:

3.1.1 Maksud Allah SW.T. pada permulaan mensyariatkan sesuatu perkara dan ianya pada
peringkat awal perkara tersebut. Perkara yang mendatang selepasnya merupakan keterangan
terhadapnya. Al-Syatibi membahagikan bahagian ini kepada tiga bahagian iaitu al-daruriyyah, al-
hajiyyah dan al-tahsiniyyah.*3

Al-daruriyyah (perkara yang amat perlu) ialah perkara-perkara yang mesti ada untuk
menegakkan kepentingan agama dan dunia. Jika tidak ada salah satu dari perkara-perkara tersebut
akan menyebabkan kerosakan yang besar pada kehidupan manusia di dunia ini dan di akhirat.*

Para sarjana Islam mengatakan bahawa objektif yang amat perlu (al- daruriyyah) ialah lima
perkara iaitu menjaga nyawa, menjaga agama, menjaga keturunan, menjaga harta dan menjaga
akal. Lima perkara ini diisyaratkan oleh al-Quran dan al-sunnah. la dapat difahami melalui kaedah

10 Al-Hasani, Ismail. h.119,120.

11 al-Syatibi, Abu Ishaq Ibrahim Musa al-Gharnati al-Maliki. 1991. al-Muwafagat fi Usul al-Syari’ah.
Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. Cet. 1. v.2, h 3.

12 Mukallaf ialah orang yang Islam, berakal dan baligh.

13 Al-Syatibi. v.2, h.7.

4 1bid, h.7, 8.



al-istigra’ iaitu pengkajian mengenai sebab pada setiap hukum (yang boleh difikirkan kenapa ia
disyariatkan) dari hukum-hukum yang disyariatkan.'®

Al-hajiyyat ialah perkara-perkara yang diperlukan untuk menolak kepayahan dan kesusahan
dari kehidupan manusia yang dipertanggungjawabkan dengan pelbagai tangungjawab. Perkara-
perkara yang tergolong dalam bahagian ini meliputi persoalan ibadah, adat-adat kebiasaan,
muamalat dan jenayah.

Contohnya pada persoalan ibadah ialah kelonggaran dalam beribadah apabila bermusafir
atau sakit. Kelonggaran tersebut diperlukan untuk menolak kesusahan pada mereka. Pada adat-
kebiasaan masyarakat pula, kelonggaran untuk menikmati perkara-perkara baik yang dihalalkan
oleh syarak meliputi makan, minum, pekerjaan, pakaian, tempat tinggal, kenderaan dan
sebagainya. Kelonggaran dalam bermuamalat pula ialah keharusan melakukan beberapa transaksi
yanglg)erlawanan dengan kaedah atau giyas. Umpamanya jual-beli al-salam, al-istisna’ dan lain-
lain.

Al-tahsiniyyat ialah perkara-perkara pelengkap kepada kehidupan. Al-Syatibi
menggunakan istilah mempraktikkan mahasin al- ‘adat (adat-adat yang baik) dan menjauhkan al-
ahwal al-mudannisat (perkara-perkara yang keji). Contoh perkara ibadah yang termasuk dalam
bahagian ini ialah menyucikan diri dari najis, menutup aurat, melaksanakan ibadah-ibadah sunnah.
Contoh adat yang termasuk dalam bahagian ini pula ialah adab-adab makan, minum, tidur dan lain-
lain. Y7

3.1.2 Bahagian ini memperkatakan maksud Allah S.W.T. untuk pemahaman ketika
mensyariatkan syariat Islam. Imam al-Syatibi apabila memperjelaskan bahagian ini, mengatakan
bahawa kefahaman yang tepat berkenaan dengan syariat Islam dan objektifnya tidak akan
diperolehi kecuali dengan memahami bahasa Arab. Oleh itu al-Quran itu diturunkan dalam bahasa
Arab. Maka objektif syariat Islam pada menurunkan kitab sucinya dalam bahasa Arab bermakna
seseorang itu mesti memahami dan mempelajari bahasa Arab untuk memahaminya. la berkata:
“Sesiapa yang ingin memahaminya (yakni al-Quran) maka dengan bahasa Arab ianya difahami,
dan tidak ada jalan untuk memahaminya kecuali dengan jalan ini!” 18

Ramai sarjana yang tidak bersetuju memasukkan perkara ini dalam bahagian objektif
syariat Islam. Mereka berpandangan bahawa memahami bahasa Arab adalah perkara permulaan
yang perlu ada pada seorang ulama Islam.'® Walaupun terdapat perbezaan pada dua pandangan ini,
semua memperaku kepentingan bahasa Arab untuk memahami ajaran Islam.

3.1.2 Maksud Allah S.W.T. dan matlamat-Nya ketika mensyariatkan syariat Islam dan perkara
yang berkaitan dengannya adalah untuk dipertanggungjawabkan terhadap manusia.

Pada pembahagian ini Imam al-Syatibi memperkatakan objektif syariat Islam atau maksud
akhir baginya ketika mempertanggungjawabkan sesuatu syariat terhadap hamba-Nya; dan sesuatu
yang termasuk di dalam ruang lingkup yang dimaksudkan oleh syariat Islam dan sesuatu yang
terkeluar daripada tanggungjawab tersebut.

Untuk lebih mudah difahami, dibahagikan bahagian ini kepada dua bahagian kecil iaitu:

15 Al-Syatibi, v.1, h. 25, lbid. v.2, h. 8.
16 1bid, h.9.

7 1bid, h.9, 10.

18 |bid, h. 50.

19 Al-Raysuni, h.148.



i. Tanggungjawab terhadap sesuatu yang manusia tidak mampu lakukan. laitu sesuatu hukum
yang bukan di dalam ruang lingkup kemampuan manusia.

ii. Tangungjawab yang manusia mampu laksanakan tetapi dengan mengalami kepayahan dan
kesusahan.

Bahagian kecil pertama adalah ternafi dari syariat Islam. Tidak ada dalam syariat Islam
sesuatu yang tidak mampu manusia lakukan. Namun al-Syatibi memperkatakan tentang suatu
perkara yang menyerupai bahagian kecil yang pertama ini. Umpamanya persoalan kasih-sayang
yang merupakan persoalan hati. Manusia tidak dapat menguasai rasa kasih-sayang. Oleh itu
suruhan supaya adil dalam berkasih-sayang adalah di luar kemampuan manusia. Walaupun begitu,
kasih sayang adalah natijah dari perbuatan. Justeru arahan ini menjurus kepada keadilan terhadap
perbuatan-perbuatan zahir (layanan-layanan) dalam berkasih sayang.?°

Manakala kepayahan yang wujud akibat meninggalkan perkara-perkara haram adalah
sesuatu yang memang dimaksudkan oleh syariat Islam. Meninggalkan maksiat dan kemungkaran
dalam kehidupan memerlukan kekuatan melawan hawa nafsu pada seseorang individu. Dalam
masa yang sama, antara objektif syariat Islam ialah mengeluarkan seseorang individu itu dari
menjadi hamba kepada hawa nafsunya sehingga ia menjadi hamba yang benar-benar menyembah
Allah SwW.T 2

3.1.4 Maksud Allah S.W.T. dan matlamat-Nya ketika mensyariatkan syariat Islam ialah untuk
meletakkan setiap hamba Allah S.W.T. di bawah naungan hukum-hakam-Nya.
Imam al- Syatibi telah berkata di dalam kitabnya:

54 LS Lot d T 05K a ol asls e IS FEA ey, B g e o580 Aladl)

20l a A

Bermaksud: “Matlamat akhir syariat Islam ketika mensyariatkan sesuatu hukum ialah
mengeluarkan setiap mukallaf dari menjadi pengikut hawa nafsu sehingga dia menjadi seorang
hamba Allah yang redha (terhadap kedudukannya sebagai hamba), sebagaimana dia adalah
hamba Allah S.W.T. secara terpaksa (kerana Allah telah menjadikannya begitu)” .

Dengan itu tidak ada sesiapa pun yang boleh terkecuali dari apa yang telah ditetapkan oleh
Allah S.W.T., atau boleh mengaku terkecuali darinya.

Bahagian ini memberi maksud bahawa matlamat syariat ketika mewajibkan syariat Islam
kepada setiap manusia (tanpa ada pengecualian terhadap sesiapapun), adalah supaya manusia tidak
menjadi pengikut kepada hawa nafsu. Sebaliknya ia bertujuan menjadikannya seorang yang
menyembah Allah S.W.T. itu menyembah-Nya kerana dia memang merasa dirinya hamba dan
bukan kerana terpaksa. Dia menyembah Allah S.W.T. dengan sebenar-benarnya kerana kedudukan
sebagai hamba yang wajib menyembah tuannya. Bahkan penyembahannya itu dilakukannya
dengan penuh insaf, redha dan dengan rendah hati. Secara tidak langsung bahagian ini menolak
dakwaan mereka yang mendakwa bebas dari melaksanakan syariat Allah setelah mencapai sesuatu
taraf.

20 Al-Syatibi. v.2, h.85-86.
21 1bid, h.96-97.
22 Al-Syatibi. v.2, h.128.



3.1.5 Maksud mukallaf?:

Imam al-Syatibi menerangkan satu lagi jenis maksud iaitu maksud mukallaf atau matlamat
mukallaf pada tanggungjawab yang dibebankan ke atasnya. Menurutnya jika perbincangan hanya
bertumpu kepada membahaskan matlamat Allah S.W.T. semata-mata, teori ini hanya akan tinggal
teori tanpa dapat dipraktikalkan dalam kehidupan. Oleh itu Imam al-Syatibi memperbahaskan
permasalahan objektif seorang muslim yang mukallaf apabila menunaikan tanggungjawabnya.

Imam al-Syatibi menyatakan bahawa seorang mukallaf perlu memastikan tujuan setiap
amalannya bertepatan dengan tujuan dan matlamat Allah S.W.T. mensyariatkan sesuatu
tanggungjawab ke atasnya. Lebih-lebih lagi syariat Islam diturunkan bertujuan untuk memberi
kebaikan kepada manusia. Justeru manusia mesti mengamalkannya dalam keadaan ia menjadikan
pengamalannya menuju ke arah matlamat yang sama dengan matlamat Allah S.W.T.

Menurutnya sekiranya seseorang itu melaksanakan sesuatu hukum yang ditetapkan oleh
Allah S.W.T. dengan bermatlamatkan selain daripada apa yang menjadi matlamat-Nya, seseorang
itu telah melakukan perkara yang bertentangan dengan syariat. Setiap yang bertentangan dengan
syariat adalah batil di sisi Allah SW.T.

Persoalan yang timbul daripada bahagian ini ialah bagaimana caranya untuk seseorang
individu itu mengetahui bahawa niatnya bersesuaian dengan niat dan maksud Allah S.W.T.?%
Ahmad al-Raysuni menegaskan bahawa Imam al-Syatibi telah menyatakan beberapa langkah
sebagai jalan penyelesaian iaitu:%°

I. Merasakan bahawa maksud sesuatu yang diamalkannya adalah seumpama maksud yang
Allah S.W.T. apabila mensyariatkan sesuatu hukum. Namun dia tidak boleh mengenepikan
niat beribadah pada perbuatan tersebut.

ii. Atau dengan menentukan sesuatu matlamat itu merupakan satu matlamat yang mungkin
Allah S.W.T. maksudkan dan mengharapkan di dalam dirinya semoga matlamat inilah yang
merupakan matlamat Allah S.W.T. ketika mensyariatkan sesuatu perkara. Cara ini lebih baik
dan sempurna.

iii. Atau dengan melaksanakan sesuatu arahan itu semata-mata mematuhi perintah syarak dan
tunduk pada tujuan syarak. Cara inilah yang lebih baik dari dua peringkat yang sebelumnya.

3.2 Pembahagian “maqasid Syariah” mengikut pandangan Imam Ibn ‘Asyur:

Imam Ibn ‘Asyur membahagikan magsad al-syariah kepada dua bahagian iaitu matlamat
umum dan matlamat khusus.

Maksud atau matlamat yang umum bagi syariat Islam ialah “makna-makna dan hikmah-
hikmah yang diperhatikan dari Allah S.W.T. pada setiap perkara yang disyariatkan atau sebahagian
besar darinya. laitu pemerhatian kepada makna dan hikmah meliputi sifat-sifat syariat Islam dan
tujuan umumnya. Sifat-sifat dan tujuan tersebut merupakan hikmah-hikmah yang mnejadi tumpuan
syariat Islam apabila mensyariatkan sesuatu hukum. Termasuk dalam matlamat umum ini juga,
hikmah-hikmah yang tidak diketahui pada keseluruhan hukum-hukum tetapi dapat diketahui dan
diperhatikan pada sebahagian besar dari hukum-hukum yang disyariatkan itu”.?® Maka objektif
yang umum bagi segala hukum syariat Islam ialah bagi mendapatkan kebaikan dan faedah, serta
menolak kemudaratan dan kerosakan.

23 Mukallaf ialah orang yang Islam, berakal dan baligh.
24 Al-Syatibi, v.2, h.251.

25 Al-Raysuni, h.164, 165.

% Ibn. ‘Asyur. h.171.



Maksud Syarak yang khusus ialah cara-cara yang dimaksudkan oleh syariat, samada untuk
mencapai maksud-maksud yang berfaedah untuk manusia, atau untuk memelihara kepentingan
umum mereka pada urusan-urusan sesama mereka. Contohnya pensyariatan nikah ialah untuk
membolehkan manusia melakukan hubungan jenis secara sah dan mendapatkan zuriat daripadanya
serta dapat mengelakkan dari tidak mengetahui asal-usul keturunan. Matlamat khusus ini secara
tidak langsung membawa kepada terhasilnya matlamat umum iaitu menghasilkan kebaikan dan
kesejahteraan hidup sebagaimana yang diterangkan sebelum ini.

40 KERANGKA MAQASID SYARIAH PADA BEBERAPA SUDUT YANG DAPAT
DIPERHATIKAN.

Matlamat akhir, objektif atau maksud yang tersirat syariat Islam boleh dilihat dan
diperhatikan dari beberapa sudut sebagaimana berikut:

4.1  Maqasid Syariah apabila dilihat di sudut kekuatan hujahnya kepada gat’i dan zanni

Perkataan gat’i (secara putus atau yakin seratus peratus) dalam ilmu pengajian Islam
bermaksud sesuatu yang tidak diragukan di sudut penurunannya kepada nabi S.A.W. sehingga ke
orang-orang selepasnya (gat i al-wurud); manakala maksud dan maknanya pula jelas yang mana
mustahil untuk ditafsirkan dengan makna lain (gat i al-dilalah).

Obijektif syariat Islam juga dilihat di sudut gat’i dan zanni. Matlamat yang gat’i ialah
matlamat akhir yang diketahui melalui hukum-hukum yang diperjelaskan secara gat’i. Contohnya
penjagaan nyawa, agama, harta, keturunan dan akal merupakan matlamat syariat Islam yang gat ’i.
lanya didahulukan berbanding dengan matlamat-matlamat lain yang zanni.?’

4.2  Maqasid Syariah apabila dilihat disudut asal (al-asl) dan mengikut (al-tabi’)

‘Maksud Syariah yang asal’ bagi syariat Islam ialah sesuatu yang menjadi kewajipan
setiap peribadi mukallaf untuk menjaganya samada dia redha ataupun tidak terhadap kewajipan
tersebut. Kewajipan ini merupakan bebanan dan adakalanya tidak memberikan keseronokan atau
nikmat kepada mukallaf. Objektif yang asal (al-magsad al-as/) kepada matlamat syariat Islam ini
ialah menjaga agama, menjaga nyawa, menjaga keturunan, menjaga akal dan menjaga harta.
Menjaga nyawa adalah satu kesusahan terhadap manusia kerana ia perlu menyediakan pelbagai
persiapan untuk menjaganya. Namun syariat Islam tetap meletakkannya sebagai perkara utama
yang perlu diambil perhatian.?

‘Magqasid Syariah yang mengikut atau mendatang’ (al-magsad al-7abi’) ialah matlamat
yang mengambil kira keseronokan dan nikmat yang dikecapi oleh mukallaf ketika berusaha untuk
memenuhi matlamat asal syariat Islam. Contohnya, menjaga akal dengan menuntut ilmu adalah
matlamat asal syariat Islam. Arahan menuntut ilmu adalah satu bebanan kerana seseorang perlu
bercengkung mata untuk belajar, meninggalkan keluarga dan orang-orang tersayang. Bahkan
seseorang itu terpaksa mengeluarkan belanja yang banyak untuk belajar. Namun, memperolehi
ijazah sehingga membolehkan seseorang itu mendapat pekerjaan dan menikmati upah yang
diperolehi dari usaha menjaganya akalnya adalah matlamat yang mengikut atau mendatang dari
arahan menjaga matlamat asalnya iaitu menjaga akal.?®

Daripada kenyataan di atas, Imam al-Syatibi membuat satu kesimpulan bahawa manusia
dibenar mendapat keseronokan dan kenikmatan dalam usaha untuk menunaikan tanggungjawab

2l Al-Syatibi. v.1, h.19, 20.
28 pid. v.2, h.134, 135.
2 1bid, h. 136.



beribadah sebagaimana dibenarkan seseorang yang berpuasa kerana ketaatan kepada Allah S.W.T.
dan menjaga kesihatan. Namun tidak dinafikan bahawa menunggalkan niat (menjadikan satu niat
sahaja) iaitu untuk mendapatkan keredhaan Allah S.W.T. semata-mata (menumpukan niat
beribadah hanya untuk Allah S.W.T.) dalam beribadah adalah lebih sempurna.

4.3 Magasid Syariah apabila dilihat disudut umum (al-‘am) dan khusus (al-khas)

Imam Ibn ‘Asyur membahagikan magsad al-syariah kepada dua bahagian iaitu matlamat
umum dan matlamat khusus. Maksud atau matlamat yang umum bagi syariat Islam ialah “makna-
makna dan hikmah-hikmah yang diperhatikan dari Allah pada setiap perkara yang disyariatkan
atau sebahagian besar darinya.>® Objektif yang umum bagi segala hukum syariat Islam ialah bagi
mendapatkan kebaikan dan faedah serta menolak kemudaratan dan kerosakan.

Manakala “maksud atau objektif syariat Islam yang khusus” ialah cara-cara yang
dimaksudkan oleh syariat, samada untuk mencapai maksud-maksud yang berfaedah untuk
manusia, atau untuk memelihara kepentingan umum mereka pada urusan-urusan sesama
mereka” 3! Al-Raysuni mengatakan bahawa maksud yang khusus ini ialah matlamat yang mahu
dihasilkan oleh syariat Islam pada setiap satu bab yang tertentu dalam persoalan hukum fekah.
Umpamanya ialah tujuan syarak pada pensyariatan perkahwinan ialah supaya tidak berlakunya
kepupusan anak-anak Adam dan ketidaktentuan keturunan.32

44  Maqasid Syariah apabila dilihat disudut meliputi atau menyeluruh (al-kulli) dan
tidak menyeluruh atau sebahagian sahaja (al-juz’i)

Magasid Syariah juz'i dilihat di sudut objektifnya pada setiap hukum yang disyariatkan.
Apabila Allah SW.T. mensyariatkan setiap hukum, terdapat matlamatnya yang tersendiri.
Contohnya kontrak gadaian (al-rahn) adalah disyariatkan sebagai jaminan ketika berhutang.
Manakala kontrak nikah itu sendiri bertujuan untuk mengharuskan perhubungan suami isteri dan
meramaikan umat Muhammad.

Ulama fekah yang banyak menggunakan al-magsad al-juz'i ini. Mereka menganalisa setiap
hukum untuk mengetahui matlamat syariat apabila mensyariatkannya. Contoh yang kerap kali
digunakan ialah jual beli seharusnya tidak menghalang pembeli dari menggunakan barang yang
dibelinya. Ini berdasarkan matlamat syariat Islam dalam berjual-beli ialah pemindahan hak milik
supaya pembeli bebas menggunakannya.

5.0 KERANGKA MAQASID SYARIAH UNTUK KEWANGAN DAN PELABURAN

Daripada perbincangan di atas, kerangka magasid Syariah untuk kewangan dan pelaburan boleh
disimpulkan seperti di bawah:

51 Kerangka Magasid Syariah dalam Perekonomian dan Kewangan

Berdasar kepada pembahagian al-Syatibi dan ulama usul yang dibincangkan di atas, ia
menunjukkan bahawa magasid Syariah dalam ekonomi dan kewangan Islam boleh dirangkumkan
seperti berikut:

30 Muhammad al-Tahir. h.171.
31 1bid.

82 Al-Raysuni. h.20.

3 1bid, h.20.



5.1.1 Maksud Allah S.W.T. pada perkara berkaitan dengan perekonomian dan kewangan Islam
boleh juga dilihat dari sudut al-daruriyyah, al-hajiyyah dan al-tahsiniyyah.?*

Al-daruriyyah (perkara yang amat perlu) ialah perkara-perkara yang mesti ada untuk
menegakkan kepentingan agama dan dunia seperti penjagaan harta melalui pengagihan harta secara
saksama dan tidak berputar di kalangan orang-orang kaya, pengharaman riba, perjudian dan
penentuan hukum Syarak pada jenayah mencuri dan merompak.*

Perkara Al-hajiyyat dalam persoalan muamalat melalui pensyariatan kontrak-kontrak yang
menyokong penghasilan ekonomi secara halal. Kelonggaran dalam bermuamalat pula ialah
keharusan melakukan beberapa transaksi yang berlawanan dengan kaedah atau giyas. Umpamanya
jual-beli al-salam, al-istisna’ dan lain-lain. %

Perkara tahsiniyyat ialah perkara-perkara pelengkap kepada kehidupan merangkumi
mepraktikkan mahasin al- ‘adat (adat-adat yang baik) dan menjauhkan al-ahwal al-mudannisat
(perkara-perkara yang keji). Contoh perkara dalam kewangan ialah menjauhi transaksi walaupun
halal tetapi menekan masyarakat apabila mengambil keuntungan melebihi sepatutnya boleh
dikategorikan dalam bahagian ini.

5.1.2 Maksud Allah S.W.T. ketika mensyariatkan syariat Islam berkaitan ekonomi dan kewangan
Islam adalah untuk dipertanggungjawabkan kepada manusia sama ada sesuatu yang
manusia tidak mampu lakukan atau tangungjawab yang manusia mampu laksanakan tetapi
dengan mengalami kepayahan dan kesusahan.

Tidak mampu dilakukan adalah ternafi dari syariat Islam. Kepayahan yang wujud akibat
meninggalkan perkara-perkara haram adalah sesuatu yang memang dimaksudkan oleh syariat
Islam. Meninggalkan kezaliman, perjudian, riba dan penipuan memerlukan kekuatan melawan
hawa nafsu pada seseorang individu.

5.1.3 Maksud Allah S.W.T. dan matlamat-Nya ketika mensyariatkan syariat Islam ialah untuk
meletakkan setiap hamba Allah S.W.T. di bawah naungan hukum-hakam-Nya dan tidak menjadi
pengikut kepada hawa nafsu. Segala hukum-hakam berkaitan perekonomian dan muamalat Islam
bertujuan memberi kesejahteraan kepada masyarakat Islam.

5.1.4 Maksud khusus pensyariatan perekonomian dan muamalat terdiri daripada kontrak-kontrak
dan segala larangannya supaya manusia mencari dan mentadbir harta dengan cara yang dibenarkan.
Matlamat khusus ini secara tidak langsung membawa kepada terhasilnya maksud umum iaitu
menghasilkan kebaikan dan kesejahteraan hidup sebagaimana yang diterangkan sebelum ini

5.1.5 Maksud Syariat Islam juga dilihat di sudut gat i dan zanni. Maksud yang gat i ialah objektif
yang diketahui melalui hukum-hukum yang diperjelaskan secara gat’l dalam penjagaan urusan
ekonomi dan kewagan. Contohnya harta melalui hukum hakam faraid, pengharaman riba nasiah
dan perjudian serta hukuman jenayah mencuri dan merompak merupakan matlamat syariat Islam
yang gat’i. lanya lebih dijaga berbanding maksud Syarak lain yang zanni.*”

% Al-Syatibi. v.2, h.7.
% Al-Syatibi. v.2, h.7, 8.
% |bid, h. 9.

% 1bid. v.1, h. 19, 20.

10



5.1.6 Antara maksud Syariah yang asal (al-Asli) ialah kewajipan setiap peribadi mukallaf untuk
menjaga harta. Samada dia redha ataupun tidak, penjagaan harta tetap menjadi kewajipan dan
bebanan terhadap mukallaf.®

Magasid Syariah yang mengikut atau mendatang (al-maqgsad al-zabi’) ialah matlamat yang
mengambil kira keseronokan dan nikmat yang dikecapi oleh mukallaf ketika berusaha untuk
memenuhi matlamat asal syariat Islam. Kesejahteraan dan kemajuan ekonomi seseorang yang
berusaha melabur mengikut garis panduan Syarak sebagai usaha menjaga harta, dan dia
dianugerahkan dengan kesejahteraan ekonomi dan kewangan melebihi orang lain. Ini merupakan
sebahagian maksud Syarak memberikan kenikmatan kepada orang yang menjaga maksud Syariah
yang asal iaitu menjaga harta.®

5.1.7 Magasid Syariah al-juz'i maksud pada setiap hukum yang disyariatkan. Apabila Allah
S.W.T. mensyariatkan kontrak gadaian (al-rahn) bertujuan menjadikannya sebagai jaminan ketika
berhutang.*

Para ahli fekah yang banyak menggunakan al-magsad al-juz’i ini. Mereka menganalisa
setiap hukum untuk menentukan maksud Syarak apabila mensyariatkannya. Contoh yang kerap
kali digunakan ialah jual beli seharusnya tidak menghalang pembeli dari menggunakan barang
yang dibelinya kerena maksud kontrak jual beli ialah pemindahan hak milik supaya pembeli
bebas menggunakannya.

5.2 Kerangka Magasid Syariah pada Pelaburan
Beberapa pengkaji kontemporari menyimpulkan kerangka magasid Syariah pada pelaburan
seperti berikut:#

5.2.1 Galakan supaya kekayaan berlegar secara menyeluruh.
Syarak secara jelas berobjektifkan kekayaan tidak berputar kepada golongan kaya sahaja.
Dalam Surah al-Hasyr, ayat 7, Allah SWT telah berfirman:

é&}gwi}}\mi}jé :))gfy é

Ertinya: Supaya (kekayaan) tidak berputar di kalangan orang-orang kaya.

Produk pelaburan perlu meluaskan peluang terhadap masyarakat pertengahan dan bawahan.
Tidak hanya menjurus pelaburan khusus untuk orang-orang kaya. Justeru, Syeikh lbn Asyur RH
juga mengaitkan larangan lelaki memakai emas supaya emas berlegar dan berpindah tangan serta
tidak berkurangan akibat dipakai oleh kaum lelaki. Demikian juga, Syarak amat menekankan
larangan menyorok barangan untuk menaikkan harga dan menekan pengguna. #2

% bid. v.2, h. 134, 135.

% 1bid, h. 136.

“0 1bid, h. 20.

41 Al-Hasani, Ismail. h. 173-185. Monzer Kahf (2006). Maqasid Al-Shariah in The Prohibition of Riba and
Their Implications for Modern Islamic Finance. IITUM International Conference on Magqasid al Shari’ah,
August 8-10, 2006. Gombak: IHUM.

42 Al-Hasani, Ismail, h.1773-175; al-Misri, Rafiq Yunur (1993). Usul al-Iqtisad al-Islami. h.251-252.
Ahmad Asad Ibrahim, Radwan Jamal Elatrash, Mohammad Omar Farooq (2014) "Hoarding versus
circulation of wealth from the perspective of magasid al-Shari'ah™, International Journal of Islamic and
Middle Eastern Finance and Management, v.7 Iss:1, pp.6 - 21

11



5.2.2 Pemilikan harta yang terjamin

Objektif Syarak supaya setiap pemilik harta berhak berurusniaga dengan harta dan wang
yang dimilikinya, namun hendaklah dalam ruang lingkup tidak menyalahi Syariat. Berdasarkan
maksud ini, pemilik hendaklah:

a. Berpegang kepada hukum-hukum akad yang ada dalam muamalat Islam dan menunaikan
syarat-syarat yang dipersetujui.

Menjauhi transaksi dan urusniaga yang salah.

Kebebasan kontrak adalah terjamin selagi tidak bertentangan dengan Syariah.

Mesti melarang orang yang boros daripada berurusniaga.

Pemilik tidak boleh membawa kemudaratan terhadap jirannya.

Melarang urusniaga riba kerana ia mempunyai kemudaratan khusus dan umum.

Tidak mengambil harta orang lain tanpa keredhaannya.

Peranan mahkamah menjaga kemaslahatan semua.

S@ o ao0oT

5.2.3 Keuntungan diperolehi atas bebanan kerja, harta dan liabiliti.*®

Ulama menggariskan kaedah al-ghunm bil ghurm (untung beserta dengan risiko)
berdasarkan maksud Syarak bahawa seseorang itu berhak mendapatkan keuntungan kerana
kesediaannya menanggung risiko sebagaimana dalam hadis:

Oy 134

Ertinya: Penghasilan beserta dengan liabiliti.

Semua kontrak-kontrak pertukaran (muawadat) mempunyai unsur menanggung Kerja,
harta, risiko dan liabiliti. Risiko dalam kontrak ribawi tidak diiktiraf sebagai risiko yang boleh
mendapat keuntungan.

5.2.4 Menjunjung prinsip keadilan, kerjasama dan persaudaraan.

Setiap pemilikan bukan melalui kezaliman sebaliknya menerusi kontrak pertukaran
(muawadat), sedekah (tabarruat) atau pewarisan (irth). Sistem pelaburan dibina di atas asas
keadilan, kerjasama (taawun) dan persaudaraan. Justeru, larangan monopoli kerana menzalimi
masyarakat. Pada masa yang sama pemerintah perlu menghadkan barang-barang yang ditentukan
harga (tas 'ir) supaya tidak menzalimi peniaga.**

5.2.5 Jauhiriba

Maksud Syarak supaya pelaburan dilakukan melalui transaksi yang sah seperti jual beli.
Maksud Syaral pada kontrak jualbeli ialah pembeli mendapatkan pemilikan dan bebas
menggunakan barang beliannya. Penjual bebas pula bebas menggunakan bayaran yang diperolehi.
Pada masa yang sama, para pelabur secara jelas dilarang terlibat dengan urusniaga riba. Larangan
riba nasiah adalah larangan daripada nas yang Qat 'ie, disamping larangan riba fadl yang berbentu
zanni.

43 Al-Masri, h.220-221, Monzer Kahf (2006).

4 Mohamad Akram Laldin and Hafas Furqani (2013) “The Foundations of Islamic Finance and The
Magasid al-Shari’ah Requirement”, Journal of Islamic Finance, Vol. 2 No 1 (2013) 031-037, Gombak:
ITUM Institute of Islamic Banking and Finance.

12



Isu kontrak yang menjadi helah untuk transaksi menyerupai riba, akan sentiasa menghantui
pelaburan Islam sekiranya transaksi tersebut tidak dilakukan secara betul. Kritikan berterusan juga
terhadap kewangan Islam apabila mereka terlalu bergantung kepada kadar keuntungan riba.*

5.2.6 Perjudian

Maksud Syarak supaya perjudian ditinggalkan berdasarkan larangan jelas dalam al-Quran
dan Sunnah. Perjudian dikaitkan dengan dosa yang besar, permusuhan dan pertelingkahan.
Perjudian bukanlah cara untuk membuat pelaburan. Atas dasar itulah ulama kontemporari amat
berhati-hati pada produk-produk derivatif bagi mengelakkan unsur perjudian.

5.2.7 Gharar dan pertelingkahan (niza).

Larangan syarak terhadap pelbagai bentuk gharar pada rukun-rukun akad menunjukkan
maksud dan objektif Syarak menghindarkan segala elemen ketidakpastian yang besar, dan arahan
supaya mengelakkan perkara yang boleh membawa kepada pemusuhan dan pertelingkahan.*®

5.2.8 Kesan positif ke atas ummah dan hak ummah ke atas harta.*’

Maksud Syarak secara menyeluruh menunjukkan kepentingan sesuatu pelaburan itu
memberi kesan positif kepada pembangunan ummah sama ada kerohanian mahupun fizikal.
Pelaburan yang menjurus kepada pembangunan fizikal semata boleh memberikan kesan besar
kepada pembangunan ummah bersesuaian dengan firman Allah SWT (Surah al-Rum, 41) ertinya:
Telah timbul berbagai kerosakan dan bala bencana di darat dan di laut dengan sebab apa yang
telah dilakukan oleh tangan manusia; (timbulnya yang demikian) kerana Allah hendak merasakan
mereka sebahagian dari balasan perbuatan-perbuatan buruk yang mereka telah lakukan, supaya
mereka kembali (insaf dan bertaubat).

Syarak juga mengingatkan pemilik harta bahawa di dalam pemilikan mereka terdapat milik
orang lain secara tidak langsung. Maka gunalah peluang ke atas kekayaan untuk berinfak kepada
orang-orang yang memerlukan. Allah SWT berfirman dalan Surah al-Zariyat, ayat 20:

pa =y Ll i bl 3
Ertinya: Dan pada harta-harta mereka, (ada pula bahagian yang mereka tentukan menjadi) hak
untuk orang miskin yang meminta dan orang miskin yang menahan diri (daripada meminta).

53  Magqasid juz’ie dalam kontrak-kontrak pelaburan:
Maksud Syariah al-juz’i dilihat di sudut objektifnya pada setiap hukum yang disyariatkan.
Apabila Allah S.W.T. mensyariatkan sesuatu hukum, terdapat matlamatnya yang tersendiri.*®

4 Saiful Azhar Rosly (2010) "Shariah parameters reconsidered”, International Journal of Islamic and
Middle Eastern Finance and Management, Vol. 3 Iss: 2, pp.132 - 146

46 Mohamad Akram Laldin and Hafas Furgani (2013).

47 Elvan Syaputra, Faridl Noor Hilal, Muhammad Febriansyah, Issa Qaed, Muhammad Majdy Amiruddin
& Muhammad Ridhwan Ab. Aziz (2014). Maslahah as an Islamic Source and its Application in Financial
Transactions, Journal of Research in Humanities and Social Science, v.2, 1ss.5, pp. 66-71

48 Al-Raysuni. h.20-24

13


http://www.emeraldinsight.com/author/Azhar+Rosly%2C+Saiful

5.3.1 Jual beli

Sebagaimana yang disebut di atas, maksud Syarak dalam pensyariatan jual beli ialah
pemindahan pemilikan. Penjual akan mendapat harga, dan pembeli mendapat pemilikan.
Sekaligus, pembeli akan menanggung beban tanggungjawab terhadap barang yang dibelinya.

5.3.2 Sewa

Maksud Syarak dalam kontrak sewaan ialah memberi kemudahan kepada penyewa
menggunakan sesuatu barang tanpa perlu membeli barang tersebut. Secara tidak langsung,
penyewa tidak bertanggungjawab terhadap barang tersebut. Penyewa hanya perlu memastikan dia
tidak salah guna sehingga merosakkan atau memusnahkan barang tersebut.

5.3.3 Wakalah

Maksud Syarak pada pensyariatan wakalah ialah pensyariatan mewakilkan pihak lain untuk
bertindak bagi pihak pewakil. Wakil akan bertindak bagi pihak pewakil dan menjaga amanah yang
dipikulkan terhadapnya sama ada secara percuma atau secara berupah. Wakil tidak berhak
bertindak diluar batasan, dan tidak pula bertanggungjawab ke atas kesan kontrak yang dibebankan
ke atasnya kecuali jika berlaku salahlaku terhadap tugasnya.

5.3.4 Mudarabah

Maksud Syarak apabila dalam mudarabah ialah pengusaha boleh memperoleh modal
daripada pemodal dan bertindak melaburkannya dengan untung dikongsi bersama mengikut
persetujuan mereka. la memberi kemudahan kepada pemodal membuat pelaburan dengan
pengusaha tanpa perlu mempunyai kepakaran dalam perniagaan tersebut. Maksud Syarak untuk
mereka berkongsi keuntungan adalah untuk menafikan keharusan menetapkan amaun tetap
keuntungan kerana penetapan amaun tetap menafikan maksud Syarak supaya mereka berkongsi
keuntungan.

5.3.5 Musyarakah

Maksud Syarak pada akad musyarakah ialah mengharuskan dua atau lebih pemodal untuk
bekerjasama menjalankan sesuatu usaha dengan berkongsi keuntungan mengikut persetujuan, dan
berkongsi kerugian berdasarkan modal masing-masing. Sebagaimana mudarabah, Maksud Syarak
untuk mereka berkongsi keuntungan adalah untuk menafikan keharusan menetapkan amaun tetap
keuntungan kerana penetapan amaun tetap menafikan maksud Syarak supaya mereka berkongsi
keuntungan.

6.0 KESIMPULAN DAN PENUTUP.

Berdasarkan penerangan di atas, ulama-ulama telah menggariskan kerangka magasid Syariah
secara menyeluruh. Berpandukan kepada kerangka tersebut, kita boleh mendapatkan panduan jelas
mengenai kerangka magasid Syariah pada kewangan dan pelaburan. Terdapat maksud-maksud
Syarak yang tertentu pada pengurusan kewangan dan pelaburan. la boleh menjadi panduan kepada
pengurusan kewangan dan pelaburan moden supaya terbina di atas maqgasid Syariah dan ruhnya.

WallLahu ta’ala a’lam.

14


https://www.researchgate.net/publication/311585634



