
1 
 

 

 
 

Seminar “Pasaran Modal Islam Malaysia 2016” 
Institut Kefahaman Islam Malaysia (IKIM)  

Dengan Kerjasama Bursa Malaysia 
 
 

Tajuk: 
 

MEMAHAMI KERANGKA MAQASID AL-SYARIAH DALAM 
KEWANGAN DAN PELABURAN 

 
 

Oleh: 
Prof Madya Dr Asmadi Mohamed Naim 
Pensyarah Islamic Business School (IBS), 

Universiti Utara Malaysia 
 

Ahli Majlis Syariah 
Bank Negara Malaysia dan Suruhanjaya Sekuriti 

 

 

 

Abstract 

Semakin banyak desakan supaya perlaksanaan maqasid syariah diutamakan dalam system 

kewangan Islam. Seruan sebegini muncul di saat banyak produk-produk yang distrukturkan pada 

masa kini dikatakan hanya memenuhi struktur dan bentuk kontrak yang patuh Syariah sahaja. 

Kritik dilontarkan atas dakwaan kurang penekanan diberikan untuk menyemak kewujudan 

kandungan maqasid Syariah dan ruhnya dalam struktur-struktur tersebut. Kertas ini bertujuan 

merungkai kerangka maqasid Syariah yang dibincangkan oleh tokoh-tokoh maqasid Syariah, 

kerangka maqasid Syariah dalam isu kewangan dan pelaburan dan kerangka maqasid Syariah 

dalam kontrak-kontrak pelaburan. Metode penulisan ini ialah metode kualitatif melalui 

penganalisaan al-Quran, Sunnah, kitab-kitab semasa dan lama, dan artikel-artikel serta website.  

Kertas ini merumuskan bahawa terdapat panduan jelas mengenai kerangka maqasid Syariah 

dalam kewangan dan pelaburan. Ia boleh menjadi panduan kepada pengurusan kewangan dan 

pelaburan moden supaya terbina di bawah maqasid Syariah dan ruhnya. 

 

 

 

 



2 
 

1.0 PENGENALAN 

Semakin banyak desakan supaya perlaksanaan maqasid syariah diutamakan dalam system 

kewangan Islam. Seruan sebegini muncul di saat banyak produk-produk yang distrukturkan pada 

masa kini dikatakan hanya memenuhi struktur dan bentuk kontrak yang patuh Syariah sahaja. 

Kritik dilontarkan atas dakwaan kurang penekanan diberikan untuk menyemak kewujudan 

kandungan maqasid Syariah dan ruhnya dalam struktur-struktur tersebut. 

Kertas ini bertujuan merungkai perkara-perkara berikut: 

i. kerangka maqasid Syariah yang dibincangkan oleh tokoh-tokoh maqasid Syariah. 

ii. Maqasid Syariah dalam isu kewangan dan pelaburan 

iii. Maqasid Syariah dalam kontrak-kontrak pelaburan 

 

Metode penulisan ini ialah metode kualitatif melalui penganalisaan al-Quran, Sunnah, kitab-

kitab semasa dan lama, dan artikel-artikel serta website.  

 

2.0 DEFINASI MAKSUD SYARIAT ISLAM 
Perkataan “maqsad” atau ‘maqasid’ bererti “maksud” atau “tujuan” dalam bahasa Melayu.  

Asal perkataan tersebut dalam bahasa Arab ialah qasdun. Perkataan ini membawa pelbagai makna 

antaranya menuju, arah, berjalan lurus atau memecahkan. Perkataan al-qasd pula bererti tongkat. 

Tongkat memberi banyak faedah kepada manusia iaitu dapat membantunya dan menuntunnya 

ketika berjalan. Kata jama’ (plural) al-maqsad ialah al-maqasid.1  

Seorang cendiakawan Islam Ismail al-Hasani, ketika membahaskan teori maqasid al-

syariah atau “matlamat akhir” syariat Islam ini, telah mengaitkan makna bahasa “menuju” dengan 

istilah al-maqsad. Beliau berkata di dalam bukunya:  

“Sesungguhnya seruan ke arah al-qasadiyyah (objektif atau tujuan syariat) adalah tugas pertama 

syariat Islam. Ia menuntun dan membawa perbuatan seseorang manusia kepada perbuatan, yang 

perbuatan tersebut dilakukan oleh seseorang yang niatnya bertepatan dengan kehendak Allah 

S.W.T. ketika mensyariatkannya ke atas manusia”.2   

 

2.1 Definisi maqasid Syariah dari sudut istilah: 

Terdapat pelbagai definisi al-maqsad mengikut istilah yang diberikan oleh para sarjana 

Islam. Dari segi sejarah, Imam al-Syatibi adalah tokoh yang terkenal mempromosi3 teori matlamat 

akhir atau objektif syariat (nazariyyah al-maqasid) dan mengembangkannya. Namun beliau tidak 

memberikan definisi khusus berkaitan dengan maqasid Syariah ini. Sebaliknya beliau terus 

menerangkan teori ini tanpa memberikan definisinya. Perkara ini berlaku kerana tulisannya 

ditujukan kepada orang-orang yang pakar (bertaraf mujtahid). 

Beberapa pengkaji-pengkaji maqasid yang lain cuba untuk memperhalusi kitab al-Syatibi 

bagi memperolehi maksudnya mengenai teori tersebut. Pada mereka Maqasid al-syariah menurut 

                                                           
1 Al-Fayruz Abadi. 1997. al-Qamus al-Muhit.  Beirut: Dar Ihya al-Turas al-‘Arabi. Cet. 1. v.1, h.449.  

___________ . 1992. al-Munjid fi al-Lughah wa al-I’lam.. Beirut: Dar al-Masyriq. Cet. 33. h.632. 
2 Al-Hasani, Ismail. 1995. Nazariyyah al-Maqasid ‘inda al-Imam Muhammad al-Tahir Ibn al-‘Asyur. 

Virginia: International Institute of Islamic Thought. Cet. 1. h.114,115.Lihat juga Asmadi Mohamed Naim 

(2009). Maqasid Syariah dan Pemikiran Pengurusan Islam. Sintok: UUM Press. 
3 Teori ini dilihat seolah-olah diasaskan oleh Imam al-Syatibi, namun setelah meneliti kitab-kitab ulama 

Usul al-Fiqh ternyata bahawa ulama-ulama sebelumnya telah memperkatakan mengenainya melalui 

penggunaan kalimah yang lain seperti al-ghardu, al-ba’ith dan lain-lain. (Sila lihat buku Ismail al-Hasani 

dan Ahmad al-Raysuni). 



3 
 

pandangan Imam al-Syatibi ialah maksud Allah itu boleh diketahui melalui perkara-perkara 

berikut:4 

 

Pertama: Maksud dan matlamat akhir atau objektif syariat Islam ialah supaya dilaksanakan sesuatu 

hukum yang diminta untuk dilaksanakan dan meninggalkan perbuatan yang dilarang 

melakukannya. 

 

Kedua: Matlamat akhir syariat Islam supaya dilaksanakan sesuatu yang maksud dan pengertiannya 

dapat difahami secara terus dari al-Quran dan al-sunnah tanpa menggunakan al-qiyas dan 

sebagainya. Umpamanya satu keadaan di zaman Rasulullah S.A.W. yang mana al-Quran dan al-

sunnah tidak memperkatakannya. Namun keadaan tersebut memerlukan diamalkan sesuatu 

perbuatan bersesuaian dengan masa keadaan tersebut. Maka perbuatan yang dibenarkan dalam 

keadaan tersebut hanya sekadar ruang-lingkup yang diperlukannya, tidak boleh dikurangkan atau 

ditambah pada perlaksanaannya.5 

 

Ketiga: Matlamat akhir syariat Islam untuk memperolehi maksud-maksud yang menjadi tujuan 

kepada perlaksanaan sesuatu hukum. 

 

Manakala Imam Ibn ‘Asyur pula, ketika memberi definisi maqasid al-syariah, beliau 

membahagikannya maqasid al-syariah kepada maksud umum dan maksud khusus.  

i. Maksud atau matlamat yang umum bagi syariat Islam ialah “makna-makna dan hikmah-

hikmah yang diperhatikan dari Allah S.W.T. pada setiap perkara yang disyariatkan olehnya 

atau sebahagian besar darinya. Termasuk di dalam matlamat umum ini juga, hikmah-

hikmah yang tidak diketahui pada keseluruhan hukum-hukum tetapi dapat diketahui dan 

diperhatikan pada sebahagian besar dari hukum-hukum yang disyariatkan itu ”.6  

 

ii. Manakala maksud khusus ialah cara-cara yang dimaksudkan oleh syariat, samada untuk 

mencapai maksud-maksud yang berfaedah untuk manusia, atau untuk memelihara 

kepentingan umum mereka pada tindakan khusus mereka”.7 

 

Makna maqasid syariat atau objektif syariat Islam mengikut pandangan Ilal al-Fasi ialah  

“objektifnya, dan rahsia-rahsia yang dijadikan oleh syariat di sebalik setiap hukum dari hukum-

hukum yang disyariatkan.”8 

Definisinya menurut Ahmad al-Raysuni ialah “objektif-objektif yang mahu dicapai oleh 

syariat Islam untuk kepentingan hamba-hambanya ketika mensyariatkan sesuatu hukum”.9 

Ismail al-Hasani pula mentakrifkan maqasid al-syariah dengan takrif yang hampir 

bersamaan dengan takrif Imam al-Syatibi. Takrifnya ialah “matlamat-matlamat yang merupakan 

                                                           
4 Al-Hasani, Ismail. h.114. 
5 Penulis tidak memberikan contoh bagi jenis ini kerana tiada contoh yang diberi oleh cendiakawan Islam 

mengenainya. 
6 Ibn ‘Asyur, Muhammad al-Tahir. 1998. Maqasid al-Syari’ah al-Islamiyyah. t.t: al-Basair li al-Intaj al-

‘Ilmi. Cet. 1, h.171. 
7 Ibid, h.300. 
8 Al-Raysuni, Ahmad. 1995. Nazariyyah al-Maqasid ‘inda al-Imam al-Syatibi. Riyadh: al-Dar al-

‘Alamiyyah li al-Kitab al-Islami. Cet. 4. h.18.    
9 Ibid, h.19. 



4 
 

kepentingan-kepentingan yang diperhatikan untuk manusia dari hukum-hukum yang disyariatkan; 

dan makna-makna yang dimaksudkan secara terus dari pengucapan al-Quran dan al-sunnah (al-

nas)”.10  

Kesimpulannya ialah para sarjana Islam sepakat pada mengatakan bahawa maksud atau 

tujuan syariat Islam ketika mensyariatkan sesuatu hukum berkait rapat dengan matlamat yang ingin 

dicapai. Makna yang diambil secara terus dari ayat al-Quran dan al-sunnah adalah sebahagian dari 

matlamat tersebut walaupun sebahagian besar dari mereka tidak menyebutnya secara nyata 

mengenainya. Namun, perkara itu disebut secara terang-terangan dalam takrif Imam al-Syatibi dan 

Ismail al-Hasani yang mana pada pandangan penulis ianya bertujuan untuk mengelakkan seseorang 

melanggar arahan atau larangan syariat Islam atas alasan bahawa perbuatan mereka adalah untuk 

mencapai objektif syariat Islam walaupun cara mereka bertentangan dengan syariat Islam. Dalam 

ertikata yang lain, perlaksanaan sesuatu amalan dengan cara yang bertentangan dengan syariat 

Islam dengan alasan mahu memenuhi objektif syariat Islam adalah tertolak. Sebaliknya 

melaksanakan amalan tersebut mengikut cara-cara yang disuruh oleh syariat Islam adalah 

objektifnya. 

 

3.0 KERANGKA MAQASID SYARIAH 

Kerangka maqasid Syariah mengikut pandangan Imam al-Syatibi dan Imam Ibn ‘Asyur 

adalah sebagaimana berikut: 

 

3.1 Kerangka maksud Syariah mengikut pandangan Imam al-Syatibi: 

Imam al-Syatibi membahagikan secara umum al-maqsad atau “maksud sesuatu perbuatan” 

itu kepada dua iaitu:11 

a. Maksud Allah S.W.T. 

b. Maksud  mukallaf.12  

 

Maksud Allah S.W.T. pada sesuatu perkara yang disyariatkan oleh-Nya terbahagi kepada 

empat bahagian iaitu: 

 

3.1.1 Maksud Allah S.W.T. pada permulaan mensyariatkan sesuatu perkara dan ianya pada 

peringkat awal perkara tersebut. Perkara yang mendatang selepasnya merupakan keterangan 

terhadapnya. Al-Syatibi membahagikan bahagian ini kepada tiga bahagian iaitu al-daruriyyah, al-

hajiyyah dan al-tahsiniyyah.13 

Al-daruriyyah (perkara yang amat perlu) ialah perkara-perkara yang mesti ada untuk 

menegakkan kepentingan agama dan dunia. Jika tidak ada salah satu dari perkara-perkara tersebut 

akan menyebabkan kerosakan yang besar pada kehidupan manusia di dunia ini dan di akhirat.14  

 

Para sarjana Islam mengatakan bahawa objektif yang amat perlu (al- daruriyyah) ialah lima 

perkara iaitu menjaga nyawa, menjaga agama, menjaga keturunan, menjaga harta dan menjaga 

akal. Lima perkara ini diisyaratkan oleh al-Quran dan al-sunnah. Ia dapat difahami melalui kaedah 

                                                           
10 Al-Hasani, Ismail. h.119,120.  
11 al-Syatibi, Abu Ishaq Ibrahim Musa al-Gharnati al-Maliki. 1991. al-Muwafaqat fi Usul al-Syari’ah. 

Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. Cet. 1. v.2, h 3. 
12 Mukallaf ialah orang yang Islam, berakal dan baligh. 
13 Al-Syatibi. v.2, h.7. 
14 Ibid, h.7, 8. 



5 
 

al-istiqra’ iaitu pengkajian mengenai sebab pada setiap hukum (yang boleh difikirkan kenapa ia 

disyariatkan) dari hukum-hukum yang disyariatkan.15  

Al-hajiyyat ialah perkara-perkara yang diperlukan untuk menolak kepayahan dan kesusahan 

dari kehidupan manusia yang dipertanggungjawabkan dengan pelbagai tangungjawab. Perkara-

perkara yang tergolong dalam bahagian ini meliputi persoalan ibadah, adat-adat kebiasaan, 

muamalat dan jenayah.  

Contohnya pada persoalan ibadah ialah kelonggaran dalam beribadah apabila bermusafir 

atau sakit. Kelonggaran tersebut diperlukan untuk menolak kesusahan pada mereka. Pada adat-

kebiasaan masyarakat pula, kelonggaran untuk menikmati perkara-perkara baik yang dihalalkan 

oleh syarak meliputi makan, minum, pekerjaan, pakaian, tempat tinggal, kenderaan dan 

sebagainya. Kelonggaran dalam bermuamalat pula ialah keharusan melakukan beberapa transaksi 

yang berlawanan dengan kaedah atau qiyas. Umpamanya jual-beli al-salam, al-istisna’ dan lain-

lain. 16 

Al-tahsiniyyat ialah perkara-perkara pelengkap kepada kehidupan. Al-Syatibi 

menggunakan istilah mempraktikkan mahasin al-‘adat (adat-adat yang baik) dan menjauhkan al-

ahwal al-mudannisat (perkara-perkara yang keji). Contoh perkara ibadah yang termasuk dalam 

bahagian ini ialah menyucikan diri dari najis, menutup aurat, melaksanakan ibadah-ibadah sunnah. 

Contoh adat yang termasuk dalam bahagian ini pula ialah adab-adab makan, minum, tidur dan lain-

lain. 17 

 

3.1.2 Bahagian ini memperkatakan maksud Allah S.W.T. untuk pemahaman ketika 

mensyariatkan syariat Islam. Imam al-Syatibi apabila memperjelaskan bahagian ini, mengatakan 

bahawa kefahaman yang tepat berkenaan dengan syariat Islam dan objektifnya tidak akan 

diperolehi kecuali dengan memahami bahasa Arab. Oleh itu al-Quran itu diturunkan dalam bahasa 

Arab. Maka objektif syariat Islam pada menurunkan kitab sucinya dalam bahasa Arab bermakna 

seseorang itu mesti memahami dan mempelajari bahasa Arab untuk memahaminya. Ia berkata:  

“Sesiapa yang ingin memahaminya (yakni al-Quran) maka dengan bahasa Arab ianya difahami, 

dan tidak ada jalan untuk memahaminya kecuali dengan jalan ini!” 18 

Ramai sarjana yang tidak bersetuju memasukkan perkara ini dalam bahagian objektif 

syariat Islam. Mereka berpandangan bahawa memahami bahasa Arab adalah perkara permulaan 

yang perlu ada pada seorang ulama Islam.19 Walaupun terdapat perbezaan pada dua pandangan ini, 

semua memperaku kepentingan bahasa Arab untuk memahami ajaran Islam.  

 

3.1.2 Maksud Allah S.W.T. dan matlamat-Nya ketika mensyariatkan syariat Islam dan perkara 

yang berkaitan dengannya adalah untuk dipertanggungjawabkan terhadap manusia. 

Pada pembahagian ini Imam al-Syatibi memperkatakan objektif syariat Islam atau maksud 

akhir baginya ketika mempertanggungjawabkan sesuatu syariat terhadap hamba-Nya; dan sesuatu 

yang termasuk di dalam ruang lingkup yang dimaksudkan oleh syariat Islam dan sesuatu yang 

terkeluar daripada tanggungjawab tersebut.   

Untuk lebih mudah difahami, dibahagikan bahagian ini kepada dua bahagian kecil iaitu: 

                                                           
15 Al-Syatibi, v.1, h. 25, Ibid. v.2, h. 8. 
16 Ibid, h.9. 
17 Ibid, h.9, 10. 
18 Ibid, h. 50. 
19 Al-Raysuni, h.148. 



6 
 

i. Tanggungjawab terhadap sesuatu yang manusia tidak mampu lakukan. Iaitu sesuatu hukum 

yang bukan di dalam ruang lingkup kemampuan manusia.  

ii. Tangungjawab yang manusia mampu laksanakan tetapi dengan mengalami kepayahan dan 

kesusahan. 

 

Bahagian kecil pertama adalah ternafi dari syariat Islam. Tidak ada dalam syariat Islam 

sesuatu yang tidak mampu manusia lakukan. Namun al-Syatibi memperkatakan tentang suatu 

perkara yang menyerupai bahagian kecil yang pertama ini. Umpamanya persoalan kasih-sayang 

yang merupakan persoalan hati. Manusia tidak dapat menguasai rasa kasih-sayang. Oleh itu 

suruhan supaya adil dalam berkasih-sayang adalah di luar kemampuan manusia. Walaupun begitu, 

kasih sayang adalah natijah dari perbuatan. Justeru arahan ini menjurus kepada keadilan terhadap 

perbuatan-perbuatan zahir (layanan-layanan) dalam berkasih sayang.20 

Manakala kepayahan yang wujud akibat meninggalkan perkara-perkara haram adalah 

sesuatu yang memang dimaksudkan oleh syariat Islam. Meninggalkan maksiat dan kemungkaran 

dalam kehidupan memerlukan kekuatan melawan hawa nafsu pada seseorang individu. Dalam 

masa yang sama, antara objektif syariat Islam ialah mengeluarkan seseorang individu itu dari 

menjadi hamba kepada hawa nafsunya sehingga ia menjadi hamba yang benar-benar menyembah 

Allah S.W.T.21 

 

3.1.4 Maksud Allah S.W.T. dan matlamat-Nya ketika mensyariatkan syariat Islam ialah untuk 

meletakkan setiap hamba Allah S.W.T. di bawah naungan hukum-hakam-Nya. 

Imam al- Syatibi telah berkata di dalam kitabnya:  

اََهَرالم حَّ رْلرناْعنعرًَ اارتِر َ  َ رْ شا ر راع عع  ا ر َ عنعراعض راعََََََِّ عْ عِْرالرََّيَََََض ضَ شَراعََََََِ قصََََََ
َ
ًََ رك رررالم مََ ر

اََ ا .َْ ضشَراللهعر   22ايضطع

 

Bermaksud: “Matlamat akhir syariat Islam ketika mensyariatkan sesuatu hukum ialah 

mengeluarkan setiap mukallaf dari menjadi pengikut hawa nafsu sehingga dia menjadi seorang 

hamba Allah yang redha (terhadap kedudukannya sebagai hamba), sebagaimana dia adalah 

hamba Allah S.W.T. secara terpaksa (kerana Allah telah menjadikannya begitu)”.  

 

Dengan itu tidak ada sesiapa pun yang boleh terkecuali dari apa yang telah ditetapkan oleh 

Allah S.W.T., atau boleh mengaku terkecuali darinya. 

Bahagian ini memberi maksud bahawa matlamat syariat ketika mewajibkan syariat Islam 

kepada setiap manusia (tanpa ada pengecualian terhadap sesiapapun), adalah supaya manusia tidak 

menjadi pengikut kepada hawa nafsu. Sebaliknya ia bertujuan menjadikannya seorang yang 

menyembah Allah S.W.T. itu menyembah-Nya kerana dia memang merasa dirinya hamba dan 

bukan kerana terpaksa. Dia menyembah Allah S.W.T. dengan sebenar-benarnya kerana kedudukan 

sebagai hamba yang wajib menyembah tuannya. Bahkan penyembahannya itu dilakukannya 

dengan penuh insaf, redha dan dengan rendah hati. Secara tidak langsung bahagian ini menolak 

dakwaan mereka yang mendakwa bebas dari melaksanakan syariat Allah setelah mencapai sesuatu 

taraf. 

                                                           
20 Al-Syatibi. v.2, h.85-86. 
21 Ibid, h.96-97. 
22 Al-Syatibi. v.2, h.128. 



7 
 

3.1.5 Maksud  mukallaf23: 

Imam al-Syatibi menerangkan satu lagi jenis maksud iaitu maksud mukallaf atau matlamat 

mukallaf pada tanggungjawab yang dibebankan ke atasnya. Menurutnya jika perbincangan hanya 

bertumpu kepada membahaskan matlamat Allah S.W.T. semata-mata, teori ini hanya akan tinggal 

teori tanpa dapat dipraktikalkan dalam kehidupan. Oleh itu Imam al-Syatibi memperbahaskan 

permasalahan objektif seorang muslim yang mukallaf apabila menunaikan tanggungjawabnya.  

Imam al-Syatibi menyatakan bahawa seorang mukallaf perlu memastikan tujuan setiap 

amalannya bertepatan dengan tujuan dan matlamat Allah S.W.T. mensyariatkan sesuatu 

tanggungjawab ke atasnya. Lebih-lebih lagi syariat Islam diturunkan bertujuan untuk memberi 

kebaikan kepada manusia. Justeru manusia mesti mengamalkannya dalam keadaan ia menjadikan 

pengamalannya menuju ke arah matlamat yang sama dengan matlamat Allah S.W.T. 

Menurutnya sekiranya seseorang itu melaksanakan sesuatu hukum yang ditetapkan oleh 

Allah S.W.T. dengan bermatlamatkan selain daripada apa yang menjadi matlamat-Nya, seseorang 

itu telah melakukan perkara yang bertentangan dengan syariat. Setiap yang bertentangan dengan 

syariat adalah batil di sisi Allah S.W.T.  

Persoalan yang timbul daripada bahagian ini ialah bagaimana caranya untuk seseorang 

individu itu mengetahui bahawa niatnya bersesuaian dengan niat dan maksud Allah S.W.T.?24 

Ahmad al-Raysuni menegaskan bahawa Imam al-Syatibi telah menyatakan beberapa langkah 

sebagai jalan penyelesaian iaitu:25 

i. Merasakan bahawa maksud sesuatu yang diamalkannya adalah seumpama maksud yang 

Allah S.W.T. apabila mensyariatkan sesuatu hukum. Namun dia tidak boleh mengenepikan 

niat beribadah pada perbuatan tersebut. 

ii. Atau dengan menentukan sesuatu matlamat itu merupakan satu matlamat yang mungkin 

Allah S.W.T. maksudkan dan mengharapkan di dalam dirinya semoga matlamat inilah yang 

merupakan matlamat Allah S.W.T. ketika mensyariatkan sesuatu perkara. Cara ini lebih baik 

dan sempurna. 

iii. Atau dengan melaksanakan sesuatu arahan itu semata-mata mematuhi perintah syarak dan 

tunduk pada tujuan syarak.  Cara inilah yang lebih baik dari dua peringkat yang sebelumnya. 

 

3.2 Pembahagian “maqasid Syariah” mengikut pandangan Imam Ibn ‘Asyur: 

Imam Ibn ‘Asyur membahagikan maqsad al-syariah kepada dua bahagian iaitu matlamat 

umum dan matlamat khusus.  

Maksud atau matlamat yang umum bagi syariat Islam ialah “makna-makna dan hikmah-

hikmah yang diperhatikan dari Allah S.W.T. pada setiap perkara yang disyariatkan atau sebahagian 

besar darinya. Iaitu pemerhatian kepada makna dan hikmah meliputi sifat-sifat syariat Islam dan 

tujuan umumnya. Sifat-sifat dan tujuan tersebut merupakan hikmah-hikmah yang mnejadi tumpuan 

syariat Islam apabila mensyariatkan sesuatu hukum. Termasuk dalam matlamat umum ini juga, 

hikmah-hikmah yang tidak diketahui pada keseluruhan hukum-hukum tetapi dapat diketahui dan 

diperhatikan pada sebahagian besar dari hukum-hukum yang disyariatkan itu”.26 Maka objektif 

yang umum bagi segala hukum syariat Islam ialah bagi mendapatkan kebaikan dan faedah, serta 

menolak kemudaratan dan kerosakan. 

                                                           
23 Mukallaf ialah orang yang Islam, berakal dan baligh. 
24 Al-Syatibi, v.2, h.251. 
25 Al-Raysuni, h.164, 165. 
26 Ibn. ‘Asyur.  h.171. 



8 
 

Maksud Syarak yang khusus ialah cara-cara yang dimaksudkan oleh syariat, samada untuk 

mencapai maksud-maksud yang berfaedah untuk manusia, atau untuk memelihara kepentingan 

umum mereka pada urusan-urusan sesama mereka. Contohnya pensyariatan nikah ialah untuk 

membolehkan manusia melakukan hubungan jenis secara sah dan mendapatkan zuriat daripadanya 

serta dapat mengelakkan dari tidak mengetahui asal-usul keturunan. Matlamat khusus ini secara 

tidak langsung membawa kepada terhasilnya matlamat umum iaitu menghasilkan kebaikan dan 

kesejahteraan hidup sebagaimana yang diterangkan sebelum ini. 

 

4.0 KERANGKA MAQASID SYARIAH PADA BEBERAPA SUDUT YANG DAPAT 

DIPERHATIKAN. 
Matlamat akhir, objektif atau maksud yang tersirat syariat Islam boleh dilihat dan 

diperhatikan dari beberapa sudut sebagaimana berikut: 

 

4.1 Maqasid Syariah apabila dilihat di sudut kekuatan hujahnya kepada qat’i dan zanni 

Perkataan qat’i (secara putus atau yakin seratus peratus) dalam ilmu pengajian Islam 

bermaksud sesuatu yang tidak diragukan di sudut penurunannya kepada nabi S.A.W. sehingga ke 

orang-orang selepasnya (qat’i al-wurud); manakala maksud dan maknanya pula jelas yang mana 

mustahil untuk ditafsirkan dengan makna lain (qat’i al-dilalah). 

Objektif syariat Islam juga dilihat di sudut qat’i dan zanni. Matlamat yang qat’i ialah 

matlamat akhir yang diketahui melalui hukum-hukum yang diperjelaskan secara qat’i. Contohnya 

penjagaan nyawa, agama, harta, keturunan dan akal merupakan matlamat syariat Islam yang qat’i. 

Ianya didahulukan berbanding dengan matlamat-matlamat lain yang zanni.27 

 

4.2 Maqasid Syariah apabila dilihat disudut asal (al-aşl) dan mengikut (al-tabi’) 

‘Maksud Syariah yang asal’ bagi syariat Islam ialah sesuatu yang menjadi kewajipan 

setiap peribadi mukallaf untuk menjaganya samada dia redha ataupun tidak terhadap kewajipan 

tersebut. Kewajipan ini merupakan bebanan dan adakalanya tidak memberikan keseronokan atau 

nikmat kepada mukallaf. Objektif yang asal (al-maqsad al-aşl) kepada matlamat syariat Islam ini 

ialah menjaga agama, menjaga nyawa, menjaga keturunan, menjaga akal dan menjaga harta. 

Menjaga nyawa adalah satu kesusahan terhadap manusia kerana ia perlu menyediakan pelbagai 

persiapan untuk menjaganya. Namun syariat Islam tetap meletakkannya sebagai perkara utama 

yang perlu diambil perhatian.28 

‘Maqasid Syariah yang mengikut atau mendatang’ (al-maqsad al-tabi’) ialah matlamat 

yang mengambil kira keseronokan dan nikmat yang dikecapi oleh mukallaf ketika berusaha untuk 

memenuhi matlamat asal syariat Islam. Contohnya, menjaga akal dengan menuntut ilmu adalah 

matlamat asal syariat Islam. Arahan menuntut ilmu adalah satu bebanan kerana seseorang perlu 

bercengkung mata untuk belajar, meninggalkan keluarga dan orang-orang tersayang. Bahkan 

seseorang itu terpaksa mengeluarkan belanja yang banyak untuk belajar. Namun, memperolehi 

ijazah sehingga membolehkan seseorang itu mendapat pekerjaan dan menikmati upah yang 

diperolehi dari usaha menjaganya akalnya adalah matlamat yang mengikut atau mendatang dari 

arahan menjaga matlamat asalnya iaitu menjaga akal.29 

Daripada kenyataan di atas, Imam al-Syatibi membuat satu kesimpulan bahawa manusia 

dibenar mendapat keseronokan dan kenikmatan dalam usaha untuk menunaikan tanggungjawab 

                                                           
27 Al-Syatibi. v.1, h.19, 20. 
28 Ibid. v.2, h.134, 135. 
29 Ibid, h. 136. 



9 
 

beribadah sebagaimana dibenarkan seseorang yang berpuasa kerana ketaatan kepada Allah S.W.T. 

dan menjaga kesihatan. Namun tidak dinafikan bahawa menunggalkan niat (menjadikan satu niat 

sahaja) iaitu untuk mendapatkan keredhaan Allah S.W.T. semata-mata (menumpukan niat 

beribadah hanya untuk Allah S.W.T.) dalam beribadah adalah lebih sempurna.   

 

4.3 Maqasid Syariah apabila dilihat disudut umum (al-‘am) dan khusus (al-khas) 

Imam Ibn ‘Asyur membahagikan maqsad al-syariah kepada dua bahagian iaitu matlamat 

umum dan matlamat khusus. Maksud atau matlamat yang umum bagi syariat Islam ialah “makna-

makna dan hikmah-hikmah yang diperhatikan dari Allah pada setiap perkara yang disyariatkan 

atau sebahagian besar darinya.30 Objektif yang umum bagi segala hukum syariat Islam ialah bagi 

mendapatkan kebaikan dan faedah serta menolak kemudaratan dan kerosakan. 

Manakala “maksud atau objektif syariat Islam yang khusus” ialah cara-cara yang 

dimaksudkan oleh syariat, samada untuk mencapai maksud-maksud yang berfaedah untuk 

manusia, atau untuk memelihara kepentingan umum mereka pada urusan-urusan sesama 

mereka”.31 Al-Raysuni mengatakan bahawa maksud yang khusus ini ialah matlamat yang mahu 

dihasilkan oleh syariat Islam pada setiap satu bab yang tertentu dalam persoalan hukum fekah. 

Umpamanya ialah tujuan syarak pada pensyariatan perkahwinan ialah supaya tidak berlakunya 

kepupusan anak-anak Adam dan ketidaktentuan keturunan.32 

 

4.4 Maqasid Syariah apabila dilihat disudut meliputi atau menyeluruh (al-kulli) dan 

tidak menyeluruh atau sebahagian sahaja (al-juz`i) 

Maqasid Syariah juz`i dilihat di sudut objektifnya pada setiap hukum yang disyariatkan. 

Apabila Allah S.W.T. mensyariatkan setiap hukum, terdapat matlamatnya yang tersendiri. 

Contohnya kontrak gadaian (al-rahn) adalah disyariatkan sebagai jaminan ketika berhutang. 

Manakala kontrak nikah itu sendiri bertujuan untuk mengharuskan perhubungan suami isteri dan 

meramaikan umat Muhammad.33 

Ulama fekah yang banyak menggunakan al-maqsad al-juz`i ini. Mereka menganalisa setiap 

hukum untuk mengetahui matlamat syariat apabila mensyariatkannya. Contoh yang kerap kali 

digunakan ialah jual beli seharusnya tidak menghalang pembeli dari menggunakan barang yang 

dibelinya. Ini berdasarkan matlamat syariat Islam dalam berjual-beli ialah pemindahan hak milik 

supaya pembeli bebas menggunakannya.  

 

5.0 KERANGKA MAQASID SYARIAH UNTUK KEWANGAN DAN PELABURAN 

 

Daripada perbincangan di atas, kerangka maqasid Syariah untuk kewangan dan pelaburan boleh 

disimpulkan seperti di bawah: 

 

5.1 Kerangka Maqasid Syariah dalam Perekonomian dan Kewangan 
Berdasar kepada pembahagian al-Syatibi dan ulama usul yang dibincangkan di atas, ia 

menunjukkan bahawa maqasid Syariah dalam ekonomi dan kewangan Islam boleh dirangkumkan 

seperti berikut: 

 

                                                           
30 Muhammad al-Tahir. h.171. 
31 Ibid. 
32 Al-Raysuni. h.20. 
33 Ibid, h.20. 



10 
 

5.1.1 Maksud Allah S.W.T. pada perkara berkaitan dengan perekonomian dan kewangan Islam 

boleh juga dilihat dari sudut al-daruriyyah, al-hajiyyah dan al-tahsiniyyah.34 

 

Al-daruriyyah (perkara yang amat perlu) ialah perkara-perkara yang mesti ada untuk 

menegakkan kepentingan agama dan dunia seperti penjagaan harta melalui pengagihan harta secara 

saksama dan tidak berputar di kalangan orang-orang kaya, pengharaman riba, perjudian dan 

penentuan hukum Syarak pada jenayah mencuri dan merompak.35  

Perkara Al-hajiyyat dalam persoalan muamalat melalui pensyariatan kontrak-kontrak yang 

menyokong penghasilan ekonomi secara halal. Kelonggaran dalam bermuamalat pula ialah 

keharusan melakukan beberapa transaksi yang berlawanan dengan kaedah atau qiyas. Umpamanya 

jual-beli al-salam, al-istisna’ dan lain-lain. 36 

Perkara tahsiniyyat ialah perkara-perkara pelengkap kepada kehidupan merangkumi 

mepraktikkan mahasin al-‘adat (adat-adat yang baik) dan menjauhkan al-ahwal al-mudannisat 

(perkara-perkara yang keji). Contoh perkara dalam kewangan ialah menjauhi transaksi walaupun 

halal tetapi menekan masyarakat apabila mengambil keuntungan melebihi sepatutnya boleh 

dikategorikan dalam bahagian ini.  

 

5.1.2 Maksud Allah S.W.T. ketika mensyariatkan syariat Islam berkaitan ekonomi dan kewangan 

Islam adalah untuk dipertanggungjawabkan kepada manusia sama ada sesuatu yang 

manusia tidak mampu lakukan atau tangungjawab yang manusia mampu laksanakan tetapi 

dengan mengalami kepayahan dan kesusahan. 

 

Tidak mampu dilakukan adalah ternafi dari syariat Islam. Kepayahan yang wujud akibat 

meninggalkan perkara-perkara haram adalah sesuatu yang memang dimaksudkan oleh syariat 

Islam. Meninggalkan kezaliman, perjudian, riba dan penipuan memerlukan kekuatan melawan 

hawa nafsu pada seseorang individu.  

 

5.1.3 Maksud Allah S.W.T. dan matlamat-Nya ketika mensyariatkan syariat Islam ialah untuk 

meletakkan setiap hamba Allah S.W.T. di bawah naungan hukum-hakam-Nya dan tidak menjadi 

pengikut kepada hawa nafsu. Segala hukum-hakam berkaitan perekonomian dan muamalat Islam 

bertujuan memberi kesejahteraan kepada masyarakat Islam. 

 

5.1.4 Maksud khusus pensyariatan perekonomian dan muamalat terdiri daripada kontrak-kontrak 

dan segala larangannya supaya manusia mencari dan mentadbir harta dengan cara yang dibenarkan. 

Matlamat khusus ini secara tidak langsung membawa kepada terhasilnya maksud umum iaitu 

menghasilkan kebaikan dan kesejahteraan hidup sebagaimana yang diterangkan sebelum ini 

 

5.1.5 Maksud Syariat Islam juga dilihat di sudut qat’i dan zanni. Maksud yang qat’i ialah objektif 

yang diketahui melalui hukum-hukum yang diperjelaskan secara qat’I dalam penjagaan urusan 

ekonomi dan kewagan. Contohnya harta melalui hukum hakam faraid, pengharaman riba nasiah 

dan perjudian serta hukuman jenayah mencuri dan merompak merupakan matlamat syariat Islam 

yang qat’i. Ianya lebih dijaga berbanding maksud Syarak lain yang zanni.37 

                                                           
34 Al-Syatibi. v.2, h.7. 
35 Al-Syatibi. v.2, h.7, 8. 
36 Ibid, h. 9. 
37 Ibid. v.1, h. 19, 20. 



11 
 

5.1.6 Antara maksud Syariah yang asal (al-Asli) ialah kewajipan setiap peribadi mukallaf untuk 

menjaga harta. Samada dia redha ataupun tidak, penjagaan harta tetap menjadi kewajipan dan 

bebanan terhadap mukallaf.38 

Maqasid Syariah yang mengikut atau mendatang (al-maqsad al-tabi’) ialah matlamat yang 

mengambil kira keseronokan dan nikmat yang dikecapi oleh mukallaf ketika berusaha untuk 

memenuhi matlamat asal syariat Islam. Kesejahteraan dan kemajuan ekonomi seseorang yang 

berusaha melabur mengikut garis panduan Syarak sebagai usaha menjaga harta, dan dia 

dianugerahkan dengan kesejahteraan ekonomi dan kewangan melebihi orang lain. Ini merupakan 

sebahagian maksud Syarak memberikan kenikmatan kepada orang yang menjaga maksud Syariah 

yang asal iaitu menjaga harta.39 

 

5.1.7 Maqasid Syariah al-juz`i maksud pada setiap hukum yang disyariatkan. Apabila Allah 

S.W.T. mensyariatkan kontrak gadaian (al-rahn) bertujuan menjadikannya sebagai jaminan ketika 

berhutang.40 

Para ahli fekah yang banyak menggunakan al-maqsad al-juz`i ini. Mereka menganalisa 

setiap hukum untuk menentukan maksud Syarak apabila mensyariatkannya. Contoh yang kerap 

kali digunakan ialah jual beli seharusnya tidak menghalang pembeli dari menggunakan barang 

yang dibelinya kerena maksud kontrak jual beli ialah pemindahan hak milik supaya pembeli 

bebas menggunakannya. 

 

5.2 Kerangka Maqasid Syariah pada Pelaburan  

Beberapa pengkaji kontemporari menyimpulkan kerangka maqasid Syariah pada pelaburan 

seperti berikut:41 

 

5.2.1 Galakan supaya kekayaan berlegar secara menyeluruh. 

Syarak secara jelas berobjektifkan kekayaan tidak berputar kepada golongan kaya sahaja. 

Dalam Surah al-Hasyr, ayat 7, Allah SWT telah berfirman: 

ان مربينرالأغنع ءعررَّعن رنرَركِرلارت   رَ  
Ertinya: Supaya (kekayaan) tidak berputar di kalangan orang-orang kaya. 

 

Produk pelaburan perlu meluaskan peluang terhadap masyarakat pertengahan dan bawahan. 

Tidak hanya menjurus pelaburan khusus untuk orang-orang kaya. Justeru, Syeikh Ibn Asyur RH 

juga mengaitkan larangan lelaki memakai emas supaya emas berlegar dan berpindah tangan serta 

tidak berkurangan akibat dipakai oleh kaum lelaki. Demikian juga, Syarak amat menekankan 

larangan menyorok barangan untuk menaikkan harga dan menekan pengguna. 42 

                                                           
38 Ibid. v.2, h. 134, 135. 
39 Ibid, h. 136. 
40 Ibid, h. 20. 
41 Al-Hasani, Ismail. h. 173-185. Monzer Kahf (2006). Maqasid Al-Shariah in The Prohibition of Riba and 

Their Implications for Modern Islamic Finance. IIUM International Conference on Maqasid al Shari’ah, 

August 8-10, 2006. Gombak: IIUM. 
42 Al-Hasani, Ismail, h.1773-175; al-Misri, Rafiq Yunur (1993). Usul al-Iqtisad al-Islami. h.251-252. 

Ahmad Asad Ibrahim,  Radwan Jamal Elatrash,  Mohammad Omar Farooq (2014) "Hoarding versus 

circulation of wealth from the perspective of maqasid al-Shari'ah", International Journal of Islamic and 

Middle Eastern Finance and Management, v.7 Iss:1, pp.6 - 21 



12 
 

5.2.2 Pemilikan harta yang terjamin 

Objektif Syarak supaya setiap pemilik harta berhak berurusniaga dengan harta dan wang 

yang dimilikinya, namun hendaklah dalam ruang lingkup tidak menyalahi Syariat. Berdasarkan 

maksud ini, pemilik hendaklah: 

 

a. Berpegang kepada hukum-hukum akad yang ada dalam muamalat Islam dan menunaikan 

syarat-syarat yang dipersetujui. 

b. Menjauhi transaksi dan urusniaga yang salah. 

c. Kebebasan kontrak adalah terjamin selagi tidak bertentangan dengan Syariah. 

d. Mesti melarang orang yang boros daripada berurusniaga. 

e. Pemilik tidak boleh membawa kemudaratan terhadap jirannya. 

f. Melarang urusniaga riba kerana ia mempunyai kemudaratan khusus dan umum. 

g. Tidak mengambil harta orang lain tanpa keredhaannya. 

h. Peranan mahkamah menjaga kemaslahatan semua. 

 

5.2.3 Keuntungan diperolehi atas bebanan kerja, harta dan liabiliti.43 

Ulama menggariskan kaedah al-ghunm bil ghurm (untung beserta dengan risiko) 

berdasarkan maksud Syarak bahawa seseorang itu berhak mendapatkan keuntungan kerana 

kesediaannya menanggung risiko sebagaimana dalam hadis: 

اَهرباعضمَ    الخ
Ertinya: Penghasilan beserta dengan liabiliti. 

 

Semua kontrak-kontrak pertukaran (muawadat) mempunyai unsur menanggung kerja, 

harta, risiko dan liabiliti. Risiko dalam kontrak ribawi tidak diiktiraf sebagai risiko yang boleh 

mendapat keuntungan. 

 

5.2.4 Menjunjung prinsip keadilan, kerjasama dan persaudaraan. 

Setiap pemilikan bukan melalui kezaliman sebaliknya menerusi kontrak pertukaran 

(muawadat), sedekah (tabarruat) atau pewarisan (irth). Sistem pelaburan dibina di atas asas 

keadilan, kerjasama (taawun) dan persaudaraan. Justeru, larangan monopoli kerana menzalimi 

masyarakat. Pada masa yang sama pemerintah perlu menghadkan barang-barang yang ditentukan 

harga (tas’ir) supaya tidak menzalimi peniaga.44  

 

5.2.5 Jauhi riba 

Maksud Syarak supaya pelaburan dilakukan melalui transaksi yang sah seperti jual beli. 

Maksud Syaral pada kontrak jualbeli ialah pembeli mendapatkan pemilikan dan bebas 

menggunakan barang beliannya. Penjual bebas pula bebas menggunakan bayaran yang diperolehi. 

Pada masa yang sama, para pelabur secara jelas dilarang terlibat dengan urusniaga riba. Larangan 

riba nasiah adalah larangan daripada nas yang Qat’ie, disamping larangan riba fadl yang berbentu 

zanni. 

                                                           
43 Al-Masri, h.220-221, Monzer Kahf (2006).  
44 Mohamad Akram Laldin and Hafas Furqani (2013) “The Foundations of Islamic Finance and The 

Maqasid al-Shari’ah Requirement”, Journal of Islamic Finance, Vol. 2 No 1 (2013) 031-037, Gombak: 

IIUM Institute of Islamic Banking and Finance. 



13 
 

Isu kontrak yang menjadi helah untuk transaksi menyerupai riba, akan sentiasa menghantui 

pelaburan Islam sekiranya transaksi tersebut tidak dilakukan secara betul. Kritikan berterusan juga 

terhadap kewangan Islam apabila mereka terlalu bergantung kepada kadar keuntungan riba.45 

 

5.2.6 Perjudian 

Maksud Syarak supaya perjudian ditinggalkan berdasarkan larangan jelas dalam al-Quran 

dan Sunnah.  Perjudian dikaitkan dengan dosa yang besar, permusuhan dan pertelingkahan. 

Perjudian bukanlah cara untuk membuat pelaburan. Atas dasar itulah ulama kontemporari amat 

berhati-hati pada produk-produk derivatif bagi mengelakkan unsur perjudian. 

 

5.2.7 Gharar dan pertelingkahan (niza’). 

Larangan syarak terhadap pelbagai bentuk gharar pada rukun-rukun akad menunjukkan 

maksud dan objektif Syarak menghindarkan segala elemen ketidakpastian yang besar, dan arahan 

supaya mengelakkan perkara yang boleh membawa kepada pemusuhan dan pertelingkahan.46 

 

5.2.8 Kesan positif ke atas ummah dan hak ummah ke atas harta.47 

Maksud Syarak secara menyeluruh menunjukkan kepentingan sesuatu pelaburan itu 

memberi kesan positif kepada pembangunan ummah sama ada kerohanian mahupun fizikal. 

Pelaburan yang menjurus kepada pembangunan fizikal semata boleh memberikan kesan besar 

kepada pembangunan ummah bersesuaian dengan firman Allah SWT (Surah al-Rum, 41) ertinya: 

Telah timbul berbagai kerosakan dan bala bencana di darat dan di laut dengan sebab apa yang 

telah dilakukan oleh tangan manusia; (timbulnya yang demikian) kerana Allah hendak merasakan 

mereka sebahagian dari balasan perbuatan-perbuatan buruk yang mereka telah lakukan, supaya 

mereka kembali (insaf dan bertaubat). 

Syarak juga mengingatkan pemilik harta bahawa di dalam pemilikan mereka terdapat milik 

orang lain secara tidak langsung. Maka gunalah peluang ke atas kekayaan untuk berinfak kepada 

orang-orang yang memerlukan. Allah SWT berfirman dalan Surah al-Zariyat, ayat 20: 

َّم  َّفيرأا الهمرت رعحس ئلرَّالمح
Ertinya: Dan pada harta-harta mereka, (ada pula bahagian yang mereka tentukan menjadi) hak 

untuk orang miskin yang meminta dan orang miskin yang menahan diri (daripada meminta). 

 

5.3 Maqasid juz’ie dalam kontrak-kontrak pelaburan: 

Maksud Syariah al-juz`i dilihat di sudut objektifnya pada setiap hukum yang disyariatkan. 

Apabila Allah S.W.T. mensyariatkan sesuatu hukum, terdapat matlamatnya yang tersendiri.48 

 

 

 

 

                                                           
45 Saiful Azhar Rosly  (2010) "Shariah parameters reconsidered", International Journal of Islamic and 

Middle Eastern Finance and Management, Vol. 3 Iss: 2, pp.132 - 146 
46 Mohamad Akram Laldin and Hafas Furqani (2013). 
47 Elvan Syaputra, Faridl Noor Hilal, Muhammad Febriansyah, Issa Qaed, Muhammad Majdy Amiruddin 

& Muhammad Ridhwan Ab. Aziz  (2014). Maslahah as an Islamic Source and its Application in Financial 

Transactions, Journal of Research in Humanities and Social Science, v.2, Iss.5, pp. 66-71 
48 Al-Raysuni. h.20-24 

http://www.emeraldinsight.com/author/Azhar+Rosly%2C+Saiful


14 
 

5.3.1 Jual beli 

Sebagaimana yang disebut di atas, maksud Syarak dalam pensyariatan jual beli ialah 

pemindahan pemilikan. Penjual akan mendapat harga, dan pembeli mendapat pemilikan. 

Sekaligus, pembeli akan menanggung beban tanggungjawab terhadap barang yang dibelinya. 

 

5.3.2 Sewa 

Maksud Syarak dalam kontrak sewaan ialah memberi kemudahan kepada penyewa 

menggunakan sesuatu barang tanpa perlu membeli barang tersebut. Secara tidak langsung, 

penyewa tidak bertanggungjawab terhadap barang tersebut. Penyewa hanya perlu memastikan dia 

tidak salah guna sehingga merosakkan atau memusnahkan barang tersebut. 

 

5.3.3 Wakalah 

Maksud Syarak pada pensyariatan wakalah ialah pensyariatan mewakilkan pihak lain untuk 

bertindak bagi pihak pewakil. Wakil akan bertindak bagi pihak pewakil dan menjaga amanah yang 

dipikulkan terhadapnya sama ada secara percuma atau secara berupah. Wakil tidak berhak 

bertindak diluar batasan, dan tidak pula bertanggungjawab ke atas kesan kontrak yang dibebankan 

ke atasnya kecuali jika berlaku salahlaku terhadap tugasnya. 

 

5.3.4 Mudarabah 

Maksud Syarak apabila dalam mudarabah ialah pengusaha boleh memperoleh modal 

daripada pemodal dan bertindak melaburkannya dengan untung dikongsi bersama mengikut 

persetujuan mereka. Ia memberi kemudahan kepada pemodal membuat pelaburan dengan 

pengusaha tanpa perlu mempunyai kepakaran dalam perniagaan tersebut. Maksud Syarak untuk 

mereka berkongsi keuntungan adalah untuk menafikan keharusan menetapkan amaun tetap 

keuntungan kerana penetapan amaun tetap menafikan maksud Syarak supaya mereka berkongsi 

keuntungan. 

 

5.3.5 Musyarakah 

Maksud Syarak pada akad musyarakah ialah mengharuskan dua atau lebih pemodal untuk 

bekerjasama menjalankan sesuatu usaha dengan berkongsi keuntungan mengikut persetujuan, dan 

berkongsi kerugian berdasarkan modal masing-masing. Sebagaimana mudarabah, Maksud Syarak 

untuk mereka berkongsi keuntungan adalah untuk menafikan keharusan menetapkan amaun tetap 

keuntungan kerana penetapan amaun tetap menafikan maksud Syarak supaya mereka berkongsi 

keuntungan. 

 

6.0 KESIMPULAN DAN PENUTUP. 

Berdasarkan penerangan di atas, ulama-ulama telah menggariskan kerangka maqasid Syariah 

secara menyeluruh. Berpandukan kepada kerangka tersebut, kita boleh mendapatkan panduan jelas 

mengenai kerangka maqasid Syariah pada kewangan dan pelaburan. Terdapat maksud-maksud 

Syarak yang tertentu pada pengurusan kewangan dan pelaburan. Ia boleh menjadi panduan kepada 

pengurusan kewangan dan pelaburan moden supaya terbina di atas maqasid Syariah dan ruhnya. 

WalLahu ta’ala a’lam. 

View publication stats

https://www.researchgate.net/publication/311585634



