
Peranan Institusi-Institusi Islam  Dalam 
Merealisasikan Keperluan Rahn Dan 

Qard Sebagai Pemacu Ekonomi 
Kebajikan Ummah Pada Masa Kini : 
Satu Pandangan Menurut Falsafah 

Ekonomi Islam 

Nasri Naiimi 
Mohd Murshidi Mohd Noor

Jabatan Muamalat dan Kewangan Islam, 
Pusat Pengajian Perniagaan Islam, 

Universiti Utara Malaysia

Abstract

The purpose of this paper is to discuss and 
analyze through content analysis regarding 
the concept of rahn dan qard in the light of 
the Quran and Hadith. Indirectly, they are the 
essences of the main form of the philosophy 
in Islamic economics. Although this issue 
involves the question of Islamic law (Fiqh) 
indirectly, but the discussion was more 
focused on the realization of the philosophy 
which is parallel with the Islamic revelation. 
Reviews and discussion were based on the 
Quran and Hadith, which were scrutinized 
for that purpose. The study found that by 
virtue of the real revelation showed that 
rahn dan qard are more towards welfare 
and not for the sake of profit maximization 
in order to spur the welfare  economic of the 
Muslim community. Charity in Islam is also 
means investment for the hereafter. This was 
explained by the division of the three main 
sectors in the Islamic economics system 
which comprises of several fundamental 
in Islamic muamalat specifically. Funds for 
this program is proposed from some surplus 
funds which are not intended for businesses 
where the investers are not targeting any 
specific return upon the investment. One of it 
is the existing surpluses for the local Islamic 
house of treasuries (bait al-mal).

Abstrak

Tujuan kertas kerja ini adalah untuk 
membincangkan serta menganalisa secara 
analisa kandungan mengenai konsep rahn 
dan qard yang bertunjangkan al-Quran 
dan hadis.  Secara tidak langsung, ia 
merupakan intipati utama yang membentuk 
falsafah ekonomi Islam. Walaupun isu ini 
melibatkan persoalan hukum fiqah secara 
tidak langsung, namun perbincangan adalah 
lebih tertumpu kepada merealisasikan 
falsafah tersebut menurut kehendak wahyu.  
Ulasan dan perbincangan berdasarkan 
al-Quran dan Hadis diteliti bagi maksud 
tersebut. Hasil kajian menurut kehendak 
sebenar wahyu mendapati rahn dan 
qard adalah bermatlamatkan kebajikan, 
bukannya bermatlamatkan pemaksimuman 
keuntungan demi untuk memacu ekonomi 
kebajikan masyarakat Islam. Kebajikan 
dalam Islam pula bererti pelaburan akhirat. 
Ini telah dijelaskan melalui pembahagian 
tiga sektor utama dalam sistem ekonomi 
Islam yang di dalamnya meliputi beberapa 
dasar-dasar  muamalat Islam secara 
khusus. Dana bagi tujuan program ini adalah 
dicadangkan daripada sebahagian lebihan 
dana yang bukan bertujuan untuk perniagaan 
di mana pemodalnya mensasarkan 
pulangan tertentu daripada pelaburan 
tersebut. Salah satunya adalah daripada 
lebihan-lebihan yang terdapat di 
baitulmal-baitulmal tempatan.   

Pengenalan

Dalam struktur  sistem ekonomi Islam, 
terdapat tiga sektor yang besar iaitu 
sektor siyasi, sektor tijari dan sektor ijtima‘i 
(Surtahman Kastin Hassan, 2010; Mahsin 
Mansor, 1984). Sektor siyasi merujuk kepada 
kegiatan ekonomi bersifat awam yang 
dilaksanakan oleh kerajaan secara langsung 
atau tidak langsung.

Kata Kunci: Falsafah Ekonomi Islam, Dana 
Kebajikan Islam, Rahn, Qard, Institusi 
Pembiayaan Awam Islam, Baitulmal

57



tidak langsung. Sektor tijari pula adalah 
kegiatan ekonomi berbentuk perniagaan 
yang dijalankan oleh  individu atau kolektif 
secara berusaha mencari rezeki dengan 
menggunakan kemahiran atau harta 
dalam bidang-bidang seperti pertanian, 
perdagangan, perkhidmatan, kewangan, 
pembuatan dan sebagainya melalui jalan 
yang halal. Akhir sekali adalah sektor ijtima‘i 
yang dikaitkan dengan kegiatan ekonomi 
bersifat kebajikan dilakukan oleh mereka 
yang berlebihan sumber pendapatannya 
untuk membantu golongan yang miskin dan 
lemah.

Daripada segi Syariat Islam pula, konsep-
konsep yang terdapat dalam fiqh muamalat 
boleh diaplikasikan terhadap sektor siyasi 
adalah seperti konsep ihya’ al-mawat dalam 
pemilikan tanah, penghindaran konsep riba 
dalam perancangan polisi kewangan atau 
pengawalan dan penguatkuasaan sistem 
ekonomi Islam melalui konsep al-hisbah 
dan sebagainya. Seterusnya dalam sektor 
tijari pula terdapat pelbagai konsep-konsep 
dan akad-akad yang terkandung dalam fiqh 
muamalat dapat diaplikasikan bagi tujuan 
tersebut.  Konsep-konsep dan akad-akad 
tersebut di antaranya adalah seperti pelbagai 
jenis akad bai‘ misalannya bai‘ al-istisna‘, 
bai‘ al-murabahah, bai‘ al-‘inah dan lain-lain 
bentuk bai‘, ijarah, mudarabah, musyarakah, 
muzara‘ah, musaqah, mukhabarah dan 
sebagainya. Akhir sekali,  konsep dan 
akad dalam muamalat yang boleh dikaitkan 
dengan sektor ijtima‘i pula di antaranya 
adalah seperti hibah, waqf, ji‘alah, qard, 
rahn, wadi‘ah, hiwalah, ibra’ dan sebagainya.

Berdasarkan kepada fakta di atas, dapatlah 
difahami bahawa telah wujud pembatasan 
yang jelas dari segi tujuan dan objektif 
untuk melaksanakan sesuatu konsep atau 
akad dalam muamalat Islam itu jika dilihat 
dari aspek struktur sistem ekonomi Islam. 
Dengan demikian, jelaslah bahawa akad-
akad yang bersifat kebajikan seperti rahn

itu sewajarnya dipraktikkan dalam sektor 
ijtima‘i, bukannya dalam sektor tijari 
sebagaimana yang diamalkan sekarang. 
Bagi membincangkan isu ini dengan lebih 
mendalam, bahagian seterusnya dalam 
penulisan ini akan mengupas fakta-fakta 
berhubung dengan akad rahn dari persepktif 
Islam bertujuan untuk menguatkan lagi hujah 
kenapa akad ini tidak sesuai untuk dijadikan 
medium bagi menjana keuntungan.

Sebagaimana tajuk yang dinyatakan dalam 
artikel ini, perbincangan mengenainya adalah 
lebih tertumpu kepada penerapan idea-idea 
falsafah ekonomi Islam bertunjangkan al-
Quran dan hadis. Sebaliknya, ia tidak banyak 
menumpukan kepada persoalan hukum 
fiqah dalam Syariah Islam. Tujuan utamanya 
adalah untuk membangkitkan roh Islam 
agar kecantikannya dalam sesuatu amalan 
soleh umat Islam itu akan lebih terserlah di 
mata masyarakat dan menjadikannya satu 
dakwah yang tidak ternilai di sisi Allah s.w.t. 
Oleh itu, persoalan keharusan dan persoalan 
halal atau haram tidak menjadi fokus utama 
perbincangan sebagaimana lazim artikel-
artikel mengenainya dikemukakan.

Kertas kerja ini disusun seperti berikut, 
pertama ia menjelaskan konsep rahn dan 
qard dari persepektif kerangka kerja konsep 
konvensional, diikuti dengan rahn sebagai 
perantaraan dalam merealisasikan sesuatu 
kebajikan. Seterusnya, dibincangkan pula 
mengenai konsep rahn dan qard menurut 
falsafah wahyu dalam Islam. Kemudian, 
perbincangan akan dilanjutkan terhadap 
persoalan mengamalkan konsep rahn ini 
dalam situasi semasa pada masa kini, 
sebelum diakhiri dengan rumusan.

58



Konsep Rahn Dan Qard Daripada 
Perspektif Islam 

Menjadi kewajipan orang yang kaya 
menolong orang yang miskin untuk memenuhi 
keperluan mereka dan ia merupakan satu 
kemestian yang digalakkan dalam Islam. 
Di antara bentuk pertolongan yang boleh 
diberikan mereka serta dibenarkan oleh 
syarak adalah memberi hutang (qard) atau 
memberi pemberian percuma (hibah). Taraf 
manusia tidak sama, ada orang yang berada 
dan ada pula orang yang papa.  Orang 
yang kaya biasanya mempunyai harta 
atau wang yang lebih daripada keperluan. 
Sebaliknya, orang yang miskin mempunyai 
keperluan yang lebih banyak daripada 
kemampuan pendapatannya. Oleh yang 
demikian, mereka memerlukan wang dan 
harta untuk memenuhi keperluan tersebut.  
Islam amat prihatin terhadap nasib umatnya 
dan telah menyediakan mekanisme untuk 
membantu golongan yang miskin melalui 
konsep berbentuk kebajikan sebagaimana 
yang telah dibincangkan di atas. Bagi 
merealisasikan maksud tersebut, Islam 
telah menggalakkan orang yang berada 
memberi hutang kepada orang yang 
memerlukannya melalui konsep qard dengan 
tujuan semata-mata kerana Allah s.w.t. 
Perbuatan ini adalah dikira sebagai amal 
kebajikan yang sangat dituntut oleh Islam.

Secara umumnya, qard adalah sama 
dengan bai‘ (jualbeli) kerana ia membawa 
maksud pemilikan harta (Zuhayli, 2004). 
Ia juga boleh dikenali sebagai sebahagian 
daripada salaf (pinjaman tanpa faedah) 
dan diharuskan dalam perundangan Islam 
(Hassan, 2003). Pengertian asal al-qard 
datangnya dari perkataan al-qat‘ yang bererti 
potongan kerana harta yang pada asalnya 
dimiliki oleh pihak yang memberi hutang 
(al-muqrid) telah dipotong sebahagiannya 
untuk diberikan kepada pihak yang 
meminta hutang tersebut (al-muqtarid) 
yang kemudiannya akan memulangkannya 

kembali setelah mampu (Sabiq, 1999).

Bagaimanapun dalam melaksanakan 
qard yang bertepatan dengan kehendak 
muamalat Islam, perkara utama yang perlu 
diberi perhatian ialah membuat perjanjian 
dengan disaksikan oleh dua orang lelaki 
yang adil atau oleh seorang lelaki dan dua 
orang perempuan. Ini sejajar dengan firman 
Allah s.w.t. yang bermaksud,

Membuat perjanjian tersebut memerlukan 
dua orang saksi lelaki atau seorang lelaki dan 
dua orang wanita kerana ianya melibatkan 
hak seseorang berkaitan harta. Saksi 
yang diminta itu pula mestilah di kalangan 
orang Islam serta telah baligh. Saksi-
saksi itu mestilah di kalangan orang-orang 
yang adil dari sudut agama dan kebaikan 
peribadinya  (Tabari, 2000). Menurut Abu 
Mansur al-Maturidi (2005), meninggalkan 
perjanjian dalam berhutang iaitu tidak mahu 
mengambil saksi dan penulisan kontrak 
boleh mengakibatkan sesuatu perjanjian 
itu diingkari. Oleh yang demikian, dengan 
mengambil saksi dan penulisan kontrak 
dalam berhutang dapat menghindarkan 
pengingkaran tersebut daripada berlaku 
kerana boleh jadi seseorang itu akan 
melakukan penipuan dalam berkontrak.

Walaupun demikian, keharusan untuk 
melakukan hutang bukanlah disyaratkan 
mesti mengambil saksi serta mengadakan 
penulisan kontrak kerana kedua-dua perkara 
tersebut yang disebutkan di dalam ayat 
ini adalah selepas penyebutan mengenai 
hutang. Selain itu, dengan penulisan kontrak 

“……Dan persaksikanlah (hutang 
tersebut) dengan dua orang saksi 

dari orang-orang lelaki di antaramu.  
Jika tidak ada dua orang lelaki, 

maka seorang lelaki dan dua orang 
perempuan dari saksi-saksi yang kamu 
redai supaya jika seorang lupa maka 
seorang lagi mengingatkannya.…”   

(Surah al-Baqarah (2): 282)

59



juga dapat menghindarkan pihak yang terlibat 
daripada terlupa kerana ini merupakan 
kelemahan bagi manusia. Para fuqaha telah 
ijmak untuk mengatakan bahawa saksi yang 
terdiri daripada wanita dan lelaki adalah harus 
sekiranya berkaitan dengan permasalahan 
harta. Mereka berselisih pendapat sekiranya 
bukan perkara yang berkaitan harta (Tha’labi 
Abu Ishaq, 2002).

Jika tidak direkodkan dalam bentuk perjanjian 
atau pengakuan, orang yang berhutang 
tersebut bolehlah menggantikannya dengan 
dua perkara iaitu mengadakan orang yang 
sanggup menjadi penjaminnya (damin) 
atau mengadakan satu barangan berharga 
sebagai gadaian (rahn).  Tujuannya adalah 
supaya orang yang memberi hutang itu 
berasa terjamin untuk mendapatkan semula 
hutangnya itu  (Abdul Rahman & Mohammad 
Akhir, 2001).

Akad rahn daripada sudut syarak ialah 
menahan sesuatu barang yang boleh 
menjadi pelunas hutang  (Zuhayli, 2004).  
Rahn merupakan satu jenis daripada 
beberapa jenis akad sukarela kerana apa 
yang diberikan oleh penggadai kepada 
pemegang gadai tidak mempunyai apa-apa 
balasan  (Ibn ‘Abidin, 1979).  Ia merupakan 
sejenis akad barang yang tidak sempurna 
ikatannya kecuali apabila berlaku penyerahan 
sebenar barang gadaian (Zuhayli, 2004).  
Selain daripada akad rahn, terdapat juga 
sebahagian jenis akad lain yang juga 
merupakan akad sukarela iaitu akad hibah, 
‘ariyah, wadi‘ah dan qard. Secara umumnya 
mengikut kebanyakan fuqaha, akad sukarela 
tersebut tidak dikira sempurna kecuali 
setelah berlakunya penerimaan serahan  
(Zuhayli, 2004).  Dengan lain perkataan, 
akad yang telah dibuat tidak berkuatkuasa 
kecuali setelah diterima serahan.  Hal ini 
membuktikan akad tersebut tidak boleh 
menerima sebarang paksaan sebagaimana 
akad-akad terikat seperti akad-akad al-bai‘ 
yang dipraktikkan dalam sektor tijari. 

Ringkasnya, akad rahn merupakan salah 
satu cara untuk membolehkan seseorang 
mendapatkan hutang melalui qard sekiranya 
peminta hutang gagal untuk menyediakan 
penjaminnya (damin) atau tidak mampu 
untuk merekodkan hutangnya kerana 
ketiadaan jurutulis.  Ini dijelaskan oleh firman 
Allah S.W.T. yang bermaksud,

Rahn bermaksud meletakkan harta 
si penghutang kepada simpanan pemiutang 
sebagai jaminan bahawa hutang itu 
akan dilangsaikan apabila tiba masanya  
(Muhammad Tahir al-Tunisi, 1984). Menerusi 
ayat ini, Tabari (2000) mengatakan bahawa 
rahn dapat dijadikan kepercayaan dalam 
berhutang kerana ia merupakan satu 
akad jaminan terhadap harta bagi pihak 
yang terlibat. Seterusnya Tabari (2000) 
mengatakan akad gadaian yang dilakukan 
harus diamalkan sama ada  ketika bermusafir 
atau tidak, atau dengan kata lain sama ada 
ketika terdapat saksi atau tidak kerana 
Rasulullah s.a.w. melaksanakan gadaian 
ketika berhutang walaupun baginda tidak 
bermusafir sedangkan pada masa sama 
baginda mampu untuk mendapatkan saksi 
bagi hutang yang dilakukannya itu. Oleh yang 
demikian, jumhur ulama mengatakan sabit 
keharusan kontrak rahn ketika bermusafir 
adalah menerusi nas al-Quran, manakala 
sabit hukum keharusan mengadakan kontrak 
rahn ketika tidak bermusafir pula adalah 
menerusi nas hadis  (Ibn ‘Atiyyah, 2002).

“Jika kamu dalam perjalanan (dan 
berhutang) sedang kamu tidak 

memperolehi seorang jurutulis, maka 
hendaklah ada barang gadaian 

yang dipegang (oleh pemiutang). 
Akan tetapi jika sebahagian kamu 

mempercayai sebahagian yang lain, 
maka hendaklah yang dipercayai itu 
menunaikan amanatnya (hutangnya) 
dan hendaklah ia bertakwa kepada 

Allah s.w.t. tuhannya, …”   
(Surah al-Baqarah (2): 283)

60



Abu Mansur Al-Maturidi (2005) mengatakan 
akad gadaian disyariatkan adalah untuk 
mengelak pihak yang terlibat dengan hutang 
agar ia tidak menangguhkan penunaian 
hutangnya apabila telah tiba masanya. Oleh 
yang demikian, al-Jassas (1985) mengatakan 
apabila tidak didapati penulis kontrak hutang 
juga kehadiran saksi maka sebagai ganti 
dilakukan gadaian (rahn) dalam kes tersebut. 
Hal ini kerana rahn adalah satu akad yang 
dapat dipercayai dalam kontrak hutang. 
Justeru, disebabkan kontrak rahn adalah 
sebagai ganti kepada penulisan kontrak 
dan saksi, maka barang gadaian tidak boleh 
dimanfaatkan oleh pemiutang  (Muhammad 
Tahir al-Tunisi, 1984).

Menurut Abu Ishaq al-Tha‘labi (2002), kontrak 
rahn masih dikira tidak sah sekiranya barang 
yang digadai tidak diserahkan sepenuhnya 
kepada penyimpan barang gadaian iaitu 
pemiutang. Namun begitu di sisi Imam Malik, 
kontrak rahn sah walaupun barang gadaian 
tidak diserahkan kepada pemiutang asalkan 
dilakukan dengan ijab dan kabul ketika 
berkontrak. Penyerahan barang itu adalah 
untuk kesempurnaan kontrak rahn, bukan 
syarat sah kontrak (Zamakhshari, 1987). 
Apabila barang gadaian telah diserahkan 
maka kontrak gadaian menjadi lazim, maka 
orang yang menggadaikan barangnya tidak 
boleh mengambil balik barang itu, begitu 
juga orang yang menerima barang gadaian 
tidak boleh mengembalikan barang tersebut 
dalam tempoh kontrak (Nizam al-Din, 1996). 
Selain itu, keistimewaan kontrak rahn adalah 
untuk memudahkan penghutang dalam 
keadaan terdesak bagi mendapatkan wang 
dengan segera (‘Ali & Tabari, 1985). Menurut 
‘Abd al-Karim Yunus al-Khatib, berdasarkan 
ayat rahn yang diutarakan menunjukkan 
bahawa tiada jalan bagi penghutang untuk 
menangguhkan bayaran hutangnya apabila 
tiba masa serta enggan pula untuk membayar 
hutang. Oleh yang demikian, hutang perlu 
dilangsaikan manakala rahn adalah jaminan 
serta komitmen untuk menunjukkan bahawa

si penghutang sememangnya akan 
membayar hutangnya kepada si pemiutang.

Dalam menyokong akad rahn sebagai 
salah satu medium yang hanya berfungsi 
bagi menjamin hutang, terdapat hadis 
Rasulullah s.a.w. yang menceritakan 
bagaimana baginda menggadaikan baju 
besinya bagi mendapatkan sesuatu harta 
secara berhutang.  Ini dapat difahami 
melalui satu hadis Rasulullah s.a.w. yang 
diriwayatkan oleh Aisyah r.a. yang berkata 
bahawa sesungguhnya Rasulullah s.a.w. 
pernah membeli makanan dari seorang 
Yahudi dengan bayaran secara tertangguh 
dan beliau menggadaikan baju besinya 
sebagai gadaian  (Muslim, 1997). Sebagai 
penjelasan lanjut kepada hadis ini, orang 
Yahudi tersebut tidak mengenakan apa-
apa bayaran tambahan sebagai upah 
untuk menjaga gadaian tersebut mahupun 
menganggap bahawa gadaian itu merupakan 
satu cara untuk melakukan perniagaan dan 
mendapat keuntungan darinya sebagaimana 
yang berlaku pada hari ini. Ini disebabkan 
akad rahn hanyalah merupakan satu akad 
sukarela yang bertindak sebagai jaminan 
kepada hutang.

Rasulullah s.a.w. menggadaikan baju 
besinya kepada orang Yahudi kerana 
golongan Yahudi pada waktu itu adalah 
penjual makanan, manakala orang Islam 
pula tidak menjual makanan kerana mereka 
dilarang daripada memonopoli makanan  
(Ibn Qutaybah al-Daynuri, 1999). Dari 
sudut yang lain, berdasarkan perbuatan 
Rasulullah s.a.w. menunjukkan bahawa 
menjalankan perniagaan dengan orang 
bukan Islam adalah harus menurut hukum 
Islam (Ibn Battal, 2003).  Hal ini kerana 
kerosakan akidah bagi pihak yang terlibat 
dalam perniagaan tidak diambil kira. Selain 
itu, Rasulullah s.a.w. bermuamalah dengan 
orang Yahudi tidak dengan orang Islam untuk 
memberitahu bahawa hukum bermuamalah 
dengan golongan bukan Islam adalah harus  

61



(Ibn Hajar al-’Asqalani). Keharusan 
tersebut diiktiraf walaupun golongan Yahudi 
mengamalkan riba, serta hasil jualan daripada 
arak  (Mala al-Harwi, 2002). Tambahan 
lagi, apa yang menarik di sini adalah tidak 
disebutkan oleh mana-mana kitab ulasan 
hadith bahawa orang Yahudi tersebut 
mengambil upah daripada barang gadaian 
yang disimpannya serta tidak dilaksanakan 
perniagaan menerusi kontrak rahn yang 
dijalankan itu. Sekiranya hal tersebut dapat 
dilakukan oleh orang Yahudi yang terkenal 
dengan pemakan riba, maka orang Islam 
adalah lebih utama untuk mengamalkan 
rahn yang tanpa disertai dengan tujuan 
perniagaan serta mengambil upah dari 
simpanan terhadap barang gadaian itu.

Rahn Sebagai Medium Untuk 
Mempraktikkan Kebajikan 

Sebagaimana yang telah dibincangkan di 
atas, tujuan akad rahn adalah tidak lain dan 
tidak bukan hanyalah sebagai satu medium 
untuk menjadi jaminan terhadap akad qard. 
Amalan qard ini pula adalah bermotifkan 
kebajikan dan bukannya untuk melakukan 
perniagaan.  Islam amat menggalakkan 
amalan qard ini sebagai salah satu cara 
untuk melakukan amalan kebajikan dan 
meletakkan kedudukannya setaraf dengan 
amalan-amalan kebajikan yang lain 
seperti sedekah.  Bahkan dalam beberapa 
sumber-sumber Islam yang tertentu, ada 
yang mengatakan bahawa ianya lebih baik 
dari sedekah.  Ini berdasarkan beberapa 
hadis Rasulullah S.A.W. yang menjanjikan 
ganjaran menarik kepada pengamal-
pengamal qard ini sebagaimana ganjaran 
terhadap mereka yang melakukan sedekah.

Salah satu peristiwa berhubung dengan hal di 
atas diriwayatkan oleh Qais bin Rumiy dalam 
satu hadis Rasulullah S.A.W. Dalam hadis 
tersebut, Qais mengatakan bahawa seorang 
sahabat bernama Sulaiman bin Uzunan 
meminjamkan seribu dirham kepada seorang 

sahabat yang lain bernama ‘Alqamah. 
Setelah diberinya pinjaman tersebut, dia 
kemudiannya menagih secara paksa.
Maka ‘Alqamah pun membayarnya seolah-
olah dia marah kerana tagihan tersebut.  
Maka setelah berlaku beberapa bulan, dia 
datang semula kepada Sulaiman dan berkata, 
“Berilah aku pinjam dari kamu seribu dirham 
lagi”.  Kemudian, Sulaiman menjawab, “Ya, 
boleh sahaja, wahai ‘Alqamah dan bawalah 
padaku kantung kulit tertutup yang ada 
padamu itu.” Seterusnya, Sulaiman berkata, 
“Demi Allah S.W.T.! Sesungguhnya ini adalah 
dirham yang engkau bayar kepadaku dan aku 
tidak pernah menggerakkan wang tersebut 
satu dirham pun.” Seterusnya, ‘Alqamah 
bertanya apakah yang mendorong beliau 
berbuat seperti itu kepadanya. Sulaiman 
menjawab bahawa ia berbuat sedemikian 
kerana mendengar ‘Alqamah menyebutkan 
hadis dari Ibn Mas‘ud yang mengatakan 
bahawa Rasulullah S.A.W. bersabda, 
“Tiada seorang muslim yang memberikan 
pinjaman kepada seorang muslim yang lain 
dua kali melainkan pinjamannya itu seperti 
sedekahnya sekali.” Kemudian, ‘Alqamah 
berkata, “Demikian memang Ibn Mas‘ud 
memberitakan kepadaku” (Ibn Majah, 1993). 
Berpandukan hadis di atas, ternyatalah 
bahawa ia merupakan salah satu hujah 
dalam Islam yang mengatakan amalan qard 
ini adalah salah satu amalan yang berbentuk 
kebajikan yang amat digalakkan.     

Muhammad Fu’ad ‘Abd al-Baqi mengatakan 
bahawa sanad hadis ini adalah daif kerana 
terdapat perawi iaitu Qays bin Rumi 
merupakan seorang perawi yang tidak 
dikenali (majhul). Perawi yang bernama 
Sulayman bin Yasir pula disepakati oleh 
penilai hadis sebagai perawi yang daif. 
Walaupun begitu, hadis ini turut diriwayatkan 
oleh Ibn Hibban di dalam karya sahihnya 
(Muhammad ‘Abd al-Hadi). Oleh yang 
demikian, hadis ini dikategorikan sebagai 
sahih menurut Ibn Hibban.

62



Berdasarkan hadis di atas, akad qard 
dianggap lebih baik daripada sedekah kerana 
akad ini wajib dibayar oleh penghutang 
apabila telah tiba masanya. Pihak yang 
memilih akad ini pula tidak lain dan tidak bukan 
disebabkan ia terdesak untuk mendapatkan 
wang  (Muhammad ‘Abd al-Hadi). Oleh 
yang demikian, membantu seseorang 
muslim yang dalam keadaan terdesak untuk 
mendapatkan wang adalah sesuatu yang 
mulia di sisi ajaran Islam. Syawkani (1993) 
menguatkan lagi pandangan ini dengan 
menyatakan bahawa  kelebihan amalan qard 
diterangkan dalam beberapa ayat al-Quran 
dan hadis yang secara umum menjelaskan 
mengenai kelebihan tolong-menolong, 
menunaikan keperluan seseorang muslim, 
mengurangkan beban seseorang dan 
sebagainya. Oleh yang demikian, amalan 
qard adalah bersesuaian dengan roh 
syariat Islam yang menghendaki agar umat 
Islam saling bantu membantu serta tolong-
menolong antara satu sama lain. Selain 
itu, tidak berlaku ikhtilaf di kalangan orang 
Islam akan pensyariatan amalan qard ini. Ibn 
Raslan mengatakan tiada ikhtilaf di kalangan 
umat Islam akan keharusan meminta amalan 
qard dilaksanakan dalam situasi yang 
terdesak, dan orang yang meminta pula tidak 
dianggap  berkurang maruahnya. Selain 
itu, hadis di atas secara jelas menyatakan 
bahawa melaksana amalan qard sebanyak 
dua kali sebenarnya telah menggantikan 
amalan sedekah sekali  (Syawkani, 1993). 
Hal ini menunjukkan bahawa melaksanakan 
amalan qard secara kerap dengan sendirinya 
akan terlaksana juga amalan sedekah di 
dalamnya. Oleh yang demikian, amalan qard 
adalah lebih baik dari amalan sedekah kerana 
di dalam qard juga terdapatnya amalan 
sedekah, berbanding amalan sedekah yang 
tidak terdapat di dalamnnya amalan qard.

Selanjutnya, perbincangan mengenai 
pertalian di antara amalan qard dan sedekah 
ini  dapat dikuatkan lagi dengan merujuk 
kepada beberapa sumber ayat al-Quran

berhubung dengan persoalan pemberian 
hutang dan sedekah ini.  Ayat-ayat al-Quran 
dalam surah Baqarah dari ayat 275 sehingga 
ayat 281 menceritakan tentang larangan 
riba. Salah satu daripada ayat-ayat tersebut, 
Allah S.W.T. berfirman  yang bermaksud,

Apa yang dimaksudkan dengan 
memusnahkan riba itu ialah menghilangkan 
keberkatan terhadap harta tersebut dan 
menyuburkan sedekah pula bermaksud 
memperkembangkan harta tersebut 
dengan melipatgandakan keberkatannya. 
Orang yang tetap dalam kekafiran dan 
selalu berbuat dosa pula ialah orang yang 
menghalalkan riba dan tetap melakukannya.  
Dalam penghuraian ayat di atas, Ibn 
‘Abbas mengatakan bahawa maksud Allah 
S.W.T. menghapuskan riba ialah Allah 
S.W.T. tidak menerima amalan sedekah, 
jihad, haji dan silaturahim seseorang yang 
mengamalkan riba. Maksud Allah S.W.T. 
menyuburkan sedekah pula ialah Allah 
S.W.T. memperbanyakkan harta sedekah 
serta diberikan keberkatan ketika di dunia, 
di hari akhirat pula akan diganjari dengan 
pahala yang berlipat kali ganda walaupun 
harta sedekah yang diberikan itu sedikit  
(Abu Ishaq al-Tha’labi, 2002).  Tabari (2000) 
mengatakan Allah S.W.T. menghapuskan 
riba ialah mengurangkan riba serta 
menghilangkannya. Manakala Allah S.W.T. 
menyuburkan sedekah pula bermaksud 
Allah S.W.T. menggandakan pahalanya 
serta mengembangkannya.  Menurut Wahidi 
(1995), walaupun banyak nilai harta yang 
diambil menerusi riba, tetapi lama kelamaan 
ia akan terhapus juga sebagaimana Allah 
S.W.T. menghilangkan bulan setelah 
munculnya siang, serta terangkat pula 
keberkatan daripada harta tersebut. 

“Allah S.W.T. memusnahkan riba 
dan menyuburkan sedekah dan 

Allah S.W.T. tidak menyukai setiap 
orang yang tetap dalam kekafiran 

dan selalu berbuat dosa.”   
(Surah al-Baqarah (2): 276)

63



Keberkatan itu terangkat kerana setiap 
perkara yang diperolehi daripada cara 
yang haram, maka tiada keberkatan pada 
perolehan tersebut (Abu al-Mazfar, 1997).

Menurut Asfahani (1999) ayat di atas 
mengandungi makna yang halus iaitu 
Allah S.W.T. mengharamkan riba adalah 
agar manusia menghidupkan amalan qard 
di kalangan mereka. Sistem riba yang 
diamalkan akan membawa manusia kepada 
meninggalkan amalan sedekah, zakat dan 
rasa kebersamaan dalam sesuatu perkara. 
Selain itu riba juga mengambil harta orang 
lain dengan cara yang tidak betul. Sedekah 
pula membawa manusia melakukan amalan 
kebaikan sebanyak-banyaknya. Oleh yang 
demikian, amalan sedekah perlu dihidupkan 
seluas-luasnya di kalangan manusia pada 
segala tempat dan masa. Orang yang 
memakan harta secara riba dan dilakukan 
secara berterusan maka mereka ini hampir-
hampir tidak mahu bertaubat kepada Allah 
S.W.T. Apabila mereka tidak mahu bertaubat 
maka Allah S.W.T. tidak menyukai mereka 
kerana tidak termasuk di kalangan mereka 
yang bertaubat dan menyucikan diri (Asfahani, 
1999). Menurut Ibn ‘Atiyyah (2002), orang 
kafir yang dimaksudkan di dalam ayat ialah 
orang kafir hakiki yang menghalalkan riba 
serta menyatakan bahawa transaksi jual beli 
sama sahaja dengan riba. Walaubagaimana 
pun menurut penulis, sama ada orang kafir 
atau orang Islam yang memakan riba adalah 
termasuk kekufuran serta berdosa perlakuan 
tersebut.

Walaupun pengambilan riba tampak zahirnya 
seperti bertambah harta, tetapi pada 
hakikatnya ianya semakin berkurang (Razi, 
2000). Amalan sedekah pula walaupun 
tampak berkurang dari sudut zahirnya, 
namun hakikatnya semakin bertambah. 
Menurut beliau lagi, sekiranya harta 
pemakan riba tidak berkurangan sekalipun, 
tetapi akibat yang bakal menimpanya nanti 
adalah kecelakaan, jauhnya dari sifat adil, 

hilangnya amanah, menjadi fasiq, keras 
hati serta bersikap kasar. Kesemuanya ini 
menunjukkan kepada kekurangan nilai moral 
pada seseorang. Bagi mereka yang suka 
bersedekah pula, para malaikat akan sentiasa 
mendoakan agar harta yang disedekahkan 
itu digantikan dengan harta lain. Selain itu, 
maruah serta statusnya pula menjadi tinggi 
di kalangan orang ramai. Golongan fakir 
miskin yang menerima sedekahnya pula 
akan mendoakan untuknya. Perkataan kufur 
dalam ayat ditujukan kepada orang kafir yang 
menghalalkan riba manakala perkataan dosa 
dalam ayat pula ditujukan kepada orang 
Islam yang terlibat dengan riba walaupun 
ia beriktikad bahawa riba itu haram. Oleh 
yang demikian, ayat ini ditujukan sama ada 
kepada orang Islam mahupun orang kafir 
yang terlibat dengan riba.

Menurut Sayyid Qutb (1992), bagi mereka 
yang tidak mahu melihat hakikat kerugian 
terhadap orang yang memakan riba, maka 
selama-lamanya mereka tidak mengambil 
endah akan hal tersebut kerana dikuasai oleh 
hawa nafsu.  Tidak syak lagi bahawa mereka 
yang menghalalkan riba walaupun mengaku 
Muslim, sudah tidak dikira sebagai orang 
Islam lagi. Hal ini kerana Islam bukan sahaja 
dituturkan di bibir, tetapi merupakan satu 
sistem hidup yang lengkap. Sesiapa sahaja 
yang mengingkari salah satu bahagian 
dari sistem tersebut bermakna ia telah 
mengingkari kesemuanya (Sayyid Qutb, 
1992). Orang yang memakan riba dikira 
sebagai orang yang kufur nikmat, kerana 
Allah S.W.T. telah meluaskan rezeki baginya 
sehingga melebihi keperluan (‘Abd al-Karim). 
Sepatutnya harta yang lebih itu disalurkan 
kepada mereka yang lebih memerlukan 
menerusi sedekah atau qard. Namun 
begitu, si pemakan riba tidak melakukan 
amalan tersebut, tetapi menggunakan 
kekayaan yang ada padanya untuk mengaut 
keuntungan serta menganiaya orang lain 
menyebabkan orang yang memerlukan harta 
tidak mendapatkan hak mereka dengan cara 

64



yang sepatutnya. Menurut Abu Zahrah, qard 
yang diamalkan di kalangan manusia juga 
dikira termasuk dalam kategori sedekah, 
dan ia merupakan sebaik-baik sedekah 
yang mana Allah S.W.T. menyuburkan harta 
menerusinya sama ada di dunia mahupun 
di hari akhirat. Iman orang yang memakan 
riba semakin berkurang walaupun ia tidak 
menghalalkan riba itu (Abu Zahrah).

Seterusnya dalam satu lagi ayat yang 
terkemudian, Allah S.W.T. berfirman yang 
bermaksud,

Berdasarkan ayat ini, Allah S.W.T. menyuruh 
agar pemiutang memberi tangguh kepada 
penghutang sekiranya dia menghadapi 
kesukaran dalam melunaskannya. Akan 
tetapi, jika pemiutang tersebut ingin memberi 
sedekah terhadap hutang tersebut, ianya 
lebih baik sekiranya dia mengetahui 
akan ganjaran yang akan diberikan oleh 
Allah S.W.T. kelak.  Ayat ini secara tidak 
langsung memberi penjelasan mengapa 
ganjaran pemberian hutang lebih utama dari 
pemberian sedekah.  Ia selari dengan hadis 
yang diriwayatkan oleh Anas bin Malik r.a. di 
atas. Hutang adalah lebih baik dari sedekah 
kerana amalan qard boleh dilanjutkan 
dengan amalan sedekah oleh si pemberinya 
kemudian. Sebaliknya, amalan sedekah 
tidak boleh dilanjutkan dengan amalan qard 
selepas itu. Ini merupakan sebab mengapa 
Allah S.W.T. memberi ganjaran pahala yang 
lebih terhadap amalan qard berbanding 
sedekah sebagaimana yang diriwayatkan 
oleh Anas bin Malik r.a. dalam hadis di atas.     

Tangguh bermaksud menanti si penghutang 
agar ia berada dalam kelapangan. 

“Dan jika (penghutang itu) dalam 
kesukaran, maka berilah tangguh 

sampai dia berkelapangan dan jika 
kamu memberi sedekah ( terhadap 

hutang) itu, lebih baik bagi kamu, jika 
kamu mengetahui.”   

(Surah al-Baqarah (2): 280)

apabila si penghutang dalam kesusahan 
juga maka elok si pemiutang memberikan 
sedekah kepada si penghutang. Ini adalah 
amalan yang baik  (Ibn Qutaybah al-Daynuri, 
1999). Namun menurut Tabari (2000), 
amalan yang lebih baik ialah si pemiutang 
memberikan sedekah terhadap modal yang 
diberikan kepada si penghutang tanpa 
menunggu ia dalam kesenangan untuk 
membayar balik hutang tersebut. Hal ini 
turut dipersetujui berdasarkan kepada karya 
tafsir Ibn ‘Abbas yang menyatakan bahawa 
memberikan sedekah kepada si penghutang 
adalah lebih baik berbanding mengambil 
semula qard itu atau menunggu pembayaran 
qard tersebut dilakukan (Fayruz ‘abadi). 
Menurut Abu Mansur al-Maturidi (2005), 
ayat ini merupakan dalil akan keharusan 
menyedekahkan qard serta menghibahkan 
qard (ibra’) tersebut kepada si penghutang. 
Ini adalah baik bagi si pemiutang apabila 
ia tampak zahir bagi si penghutang dalam 
kesusahan. Si pemiutang perlu menanti 
sehingga si penghutang mendapatkan 
harta bagi membayar balik hutang tersebut 
(Wahidi, 1995). Perbuatan sedekah dalam 
kes hutang akan diperoleh pahala yang 
banyak oleh si pemiutang. Pahalanya adalah 
berganda-ganda (Abu al-Su’ud).

Selanjutnya, sedekah yang dimaksudkan 
oleh ayat ialah perbuatan si pemiutang 
yang sanggup menanti pembayaran qard 
oleh si penghutang sehingga ia mendapat 
kelapangan harta bagi melunaskan qard 
tersebut (Nasafi, 1998). Ini merupakan 
sudut pandang lain oleh al-Nasafi yang 
berbeza dengan penafsir-penafsir sebelum 
ini. Sedekah yang dimaksudkan oleh 
beliau ialah sedekah ‘masa penantian 
pembayaran qard oleh si penghutang’ yang 
merupakan kesanggupan si pemiutang 
untuk menanggung risiko kerugian dalam 
tempoh tersebut. Tambahan lagi, sedekah 
yang disebutkan dalam ayat mengandungi 
beberapa maksud untuk diaplikasikan. 
Sedekah yang dimaksudkan sama ada 

65



menggugurkan kesemua hutang ke atas si 
penghutang yang dalam kesusahan, atau 
memberi masa tangguh kepada si penghu-
tang sehingga ia dalam kesenangan. Kedua-
dua perbuatan tersebut adalah dikira sebagai 
sedekah (Abu al-Fida’). Beliau dilihat cuba 
menggabungkan ulasan bagi penafsir-pe-
nafsir di atas dalam memahami erti sedekah 
sebagaimana yang terdapat dalam ayat. Na-
mun begitu menurut  Mazhari (1992), zahir 
bagi ayat menghendaki bahawa sedekah 
yang dimaksudkan ialah qard tersebut di-
hibahkan kesemuanya adalah lebih baik 
serta banyak pahalanya berbanding penan-
tian pelunasan hutang tersebut dilakukan. Ini 
bermakna, sedekah yang dimaksudkan oleh 
ayat ialah penghibahan kesemua qard terse-
but atau sebahagiannya, juga dianggap atau 
diambil kira sebagai sedekah juga. Ini tidak 
termasuk penantian pelunasan qard itu.

Di samping itu, terdapat juga satu hadis lain 
yang menguatkan lagi hujah dalam menga-
takan bahwa qard ini merupakan salah satu 
amalan kebajikan dan menjanjikan ganja-
ran pahala yang lumayan kepada pelaku-
nya.  Hadis tersebut diriwayatkan oleh Anas 
bin Malik r.a. yang mengatakan bahawa 
Rasulullah s.a.w. bersabda, “Pada malam 
isra’, aku melihat pada pintu syurga tertulis; 
sedekah itu sepuluh kali ganda ganjaran pa-
halanya dan memberi hutang (pinjaman) itu 
lapan belas kali ganda ganjaran pahalanya. 
Maka aku bertanya; “Ya Jibril! Bagaimana 
pinjaman itu lebih baik daripada sedekah?” 
Dia menjawab; “Kerana (dalam sedekah) pe-
minta itu meminta sedangkan dia mempun-
yai harta dan orang yang meminta hutang itu 
tidak akan meminta hutang kecuali berhajat 
sekali.”  (Ibn Majah, 1993).

Jika dihayati dengan lebih mendalam, satu 
lagi sebab mengapa Allah S.W.T. lebih men-
gutamakan  qard berbanding dengan sedekah 
ialah untuk tidak menggalakkan pemberian 
secara percuma kepada orang yang me-
minta dan menyebabkan mereka menjadi

malas untuk berusaha. Sekurang-kurangnya 
melalui pemberian hutang, ia merupakan 
satu komitmen oleh penghutang dalam usaha 
untuk memenuhi sesuatu keperluannya. Jika 
dia telah habis berusaha, namun masih tidak 
dapat melunasi hutangnya, maka Allah S.W.T. 
anjurkan agar pemiutang memberi sedekah 
terhadap hutangnya itu dan menjanjikan 
balasan yang lebih baik kepada pemiutang 
di akhirat kelak.  Oleh yang demikian, 
sepatutnya orang yang berkemampuan 
dan ingin melakukan kebajikan hendaklah 
menyediakan sebahagian daripada harta 
lebihannya untuk diberi hutang terlebih 
dahulu sebelum disedekahkan.  Ini adalah 
lebih baik berbanding dengan bersedekah 
terus sebagaimana yang dianjurkan oleh 
Allah S.W.T. berdasarkan sumber-sumber 
yang telah dibincangkan di atas.

Dari satu sudut yang tersirat pula, sekiranya 
si pemiutang sengaja menyusahkan si 
penghutang dengan meminta juga pelunasan 
hutang sedangkan ia dalam kesusahan maka 
perbuatan ini adalah haram (Abu al-’Abbas, 
1999). Oleh yang demikian, menunggu si 
penghutang sehingga ia dalam kesenangan 
untuk melunaskannya adalah wajib (Qasimi, 
1998).  Menurut Sya’rawi (1997) pula, 
pahala yang diperoleh menerusi amalan 
qard adalah lebih banyak berbanding pahala 
amalan sedekah. Hal ini kerana amalan 
sedekah itu boleh sahaja dilupakan kerana 
sememangnya objektif asal adalah untuk 
memberikan sedekah kepada seseorang. 
Bagi amalan qard pula, si pemiutang 
terikat dengan harta yang diberikan itu 
dan ia bakal menanggung risiko sama ada 
qard itu dilangsaikan atau tidak. Oleh yang 
demikian, ia diberikan pahala berganda 
atas kesabarannya dalam memberikan qard 
kepada orang yang memerlukan hartanya.

Berdasarkan hujah-hujah di atas, dapatlah 
dirumuskan bahawa di antara hikmah Allah 
S.W.T. memandang amalan qard itu lebih 
mulia daripada amalan sedekah adalah

66



kerana dalam amalan qard terkandungnya 
unsur-unsur sedekah tetapi dalam amalan 
sedekah tidak mengandungi unsur-unsur 
qard. Dengan lain perkataan, melalui 
pemberian hutang seseorang itu boleh 
melakukan amalan sedekah tetapi dalam 
pemberian sedekah, mana mungkin 
seseorang itu boleh memberikan hutang.

Konsep Rahn Dan Qard Menurut 
Falsafah Wahyu Dalam Islam 

Jelas daripada apa yang dibincangkan di 
atas menunjukkan konsep wahyu mengenai 
rahn adalah berteraskan cagaran untuk 
merealisasikan komitmen penerima hutang 
dalam menjelaskan hutangnya yang dibuat 
melalui akad qard. Dalam muamalat Islam, 
mencari keuntungan dunia tidaklah salah 
tetapi jika diimbangi dengan mencari 
keuntungan akhirat, itu adalah yang terbaik 
di sisi Allah S.W.T. sebagaimana firman Allah 
S.W.T. yang bermaksud, 

Mengutamakan kehidupan hari akhirat 
adalah lebih baik dan lebih kekal berbanding 
kehidupan di dunia (Abu Mansur al-Maturidi, 
2005). Menurut al-Samarqandi, beramal 
untuk akhirat adalah lebih baik dan kekal 
daripada menyibukkan diri dengan urusan 
dunia serta perhiasannya kerana kehidupan 
di dunia mempunyai beberapa kekurangan 
seperti seseorang itu akan ditimpa sakit, 
kematian, kefakiran, kehinaan, kehilangan 
dan seumpamanya. Kehidupan di hari 
akhirat pula tidak mempunyai kekurangan, 
bahkan ianya kekal abadi buat selama-
lamanya seperti yang telah disebutkan 
tadi. Menurut Ibn Abi Zamanin, hari akhirat 
itu kekal dengan berada di dalam syurga. 
Nikmat di hari akhirat adalah kekal (Abu 
Muhammad, 2008). Menurut Razi (2000), 
kebahagian di hari akhirat merangkumi 
kebahagian jasmani dan rohani, 

“Bahkan kamu memilih kehidupan duniawi. 
Sedangkan kehidupan akhirat adalah lebih 

baik dan lebih kekal”   
(Surah al-A‘laa (87) : 16 & 17)

manakala dunia pula tidak mengandungi 
kedua-dua kebahagian tersebut. Selain itu, 
kelazatan dunia bercampur aduk dengan 
kesusahan dan penderitaan. Kadangkala 
seseorang itu merasa senang dan kadangkala 
dia merasa susah. Kebahagian di hari 
akhirat pula tidak sedemikian. Kebahagian 
yang kekal di hari akhirat itu ialah syurga  
(Qurtubi, 1964). Seterusnya, ditambah pula 
oleh Tha’alabi (1998) dengan menegaskan 
bahawa mereka yang mengutamakan dunia 
disebabkan mereka hendakkan manfaat yang 
segera serta jahil mengenai kelebihan yang 
bakal diperoleh di hari akhirat. Sedangkan 
kenikmatan di dunia tidak akan setanding 
dengan kenikmatan di hari akhirat kerana 
kesenangan di dunia begitu cepat hilang dari 
mereka yang merasainya  (Kawrani Shihab 
al-Din, 2007). Selain itu, mengutamakan 
dunia berbanding hari akhirat merupakan 
ibu kepada segala kejahatan (Sa’di, 2000).

Apa yang penting boleh dirumuskan daripada 
perbincangan di atas ialah bahawa Islam 
sebagai satu agama yang sempurna telah 
mengkhususkan akad-akad dalam muamalat 
Islam bagi kesempurnaan hidup umatnya 
agar seimbang dalam semua hal tidak seperti 
muamalat konvensional.  Bagaimanapun, 
pada hari ini umat Islam seakan-akan hendak 
mencampur-adukkan pengkhususan yang 
telah dibuat ini besar kemungkinan untuk 
mencapai matlamat keduniaan daripada 
segi pulangan dan imbalan ke atas apa 
yang telah  mereka usahakan di dunia ini. 
Jadi, bagaimanakah masyarakat khususnya 
orang-orang yang bukan Islam dapat melihat 
kelainan falsafah hidup di antara Islam dan 
bukan Islam yang seterusnya membawa 
kepada kecantikkan pelaksanaan Islam 
yang berbeza dengan pendekatan yang 
telah mereka amalkan selama ini.  Lebih 
malang lagi, ia menjadi semakin mustahil 
dicapai jika orang Islam sendiri pun tidak 
yakin dengan perkara tersebut sebagaimana 
dibincangkan dalam teori dan falsafah 
pengajian Islam yang telah mereka pelajari.  

67



Kemungkinan penyumbang kepada amalan 
umat Islam di akhir-akhir ini adalah kerana 
mereka terikut-ikut dengan budaya muamalat 
konvensional yang lebih mengutamakan 
pulangan usaha serta keuntungan material 
yang bersifat keduniaan semata-mata 
sebagai ganjaran terhadap apa yang 
telah mereka usahakan. Oleh itu, ia telah 
mengalihkan prinsip dan falsafah Islam 
dalam wahyu khususnya terhadap persoalan 
gadaian dan hutang Islam pada masa kini.  
Oleh itu, prestasi pun diukur atau disukat 
mengikut acuan berkenaan.  Ekoran daripada 
hal tersebut, penilaian sesebuah institusi 
ekonomi Islam pun mesti diukur dengan 
kayu pengukur konvensional iaitu berapa 
keuntungan yang boleh dijanakan dan 
berapa jumlah aset yang telah dikumpulkan?  
Dengan kaedah demikian, barulah 
operasi dan aktivitinya dianggap cekap 
dan berkesan.  Ini amat menyimpang dari 
falsafah ekonomi Islam yang menekankan 
kepada keredaan Allah sebagai punca 
kecekapan dan keberkesanan.  Islam tidak 
mentakrifkan keuntungan itu hanya dengan 
keuntungan dunia semata-mata tetapi 
juga dengan keuntungan  akhirat.  Aset 
terkumpul pula tidak semestinya hanya 
yang terkumpul di dunia sahaja tetapi juga 
segala aset yang terkumpul di akhirat. Oleh 
itu, sesebuah institusi ekonomi Islam perlu 
mengimbangi kedua-dua perkara tersebut 
iaitu keuntungan dunia dan keuntungan 
akhirat.  Falsafah ekonomi Islam telah 
menyediakan landasan yang jelas untuk 
itu yang dengan  membahagikan sektor-
sektor tersebut kepada dunia dan akhirat 
melalui pengenalannya terhadap sektor 
tijari dan ijtima‘i.  Namun sayangnya, 
umat Islam masa kini seolah-olah terlupa 
akan objektif dan sasaran tersebut. 

Pragmatik Rahn Dalam Situasi Semasa 
Pada Masa Kini

Setelah perbahasan mengenai gadaian (rahn) 
Islam dalam melengkapkan amalan hutang 

(qard) Islam dibincangkan secara terperinci  
mengikut konsep falsafah Islam yang 
bertunjangkan al-Quran dan hadis agar 
dapat dipraktikkan dalam dunia Islam pada 
masa kini, namun persoalan yang akan 
timbul seterusnya adalah apakah hal ini 
satu perkara yang terlampau idealistik atau 
sesuatu yang boleh direalisasikan secara 
pragmatik untuk dilaksanakan dalam konteks 
dunia Islam yang bercorak mementingkan 
nilai material sekarang?.

Secara umumnya, ia tidaklah mustahil 
dengan syarat institusi-institusi Islam yang 
mempunyai dana lebihan boleh menyumbang 
ke arah kejayaan program berteraskan 
dua akad ijtima‘i ini.  Perlaksanaannya 
boleh dilihat dari dua kaedah yang akan 
dicadangkan ini.  Kaedah pertama adalah 
melalui institusi-institusi korporat Islam 
yang telah maju dengan kekayaan dan 
keuntungannya daripada aspek materialnya, 
boleh menyumbang jika niat institusi-
institusi ini juga adalah untuk mengimbangi 
amalan operasi institusi-institusinya 
dengan keuntungan di akhirat pula. Melalui 
kaedah ini sebahagian asetnya yang 
membiak melalui jalan tijari daripada aktiviti 
komersialnya dapat digunakan bagi tujuan 
pelaburan dalam sektor ijtima‘i ini. Oleh yang 
demikian, tidak timbul masalah dana yang 
percuma dalam menguruskan operasi, kos 
pentadbiran dan modal permulaan dalam 
mewujudkan program berteraskan dua akad 
ijtima‘i ini agar ianya dapat berbakti kepada 
masyarakat setempat. Berlainan halnya 
dengan institusi-institusi bercorak komersial 
yang kini sedang menawarkan program 
yang bercorak sedemikian. Ini adalah kerana 
dana yang diwujudkan olehnya tidaklah 
percuma kerana modalnya dijana  daripada 
modal para pelabur. Oleh itu, terpaksalah 
institusi-institusi komersial ini mengenakan 
kos tambahan kepada masyarakat yang 
berhajat kepada akad sedemikian kerana 
mengharapkan pulangan material untuk 
menampung ganjaran kepada para pelabur

68



dan kos operasi serta menambahkan 
lagi modal pusingan. Sebaliknya, 
dalam melanjutkan lagi perbincangan 
ini, jika institusi-institusi korporat Islam 
ini menubuhkan satu entiti berasingan 
dengan dananya disumbangkan daripada 
sebahagian rezab keuntungan melalui 
aktiviti komersialnya, keperluan untuk 
mencapai pulangan material dari program 
ini tidaklah suatu hal yang terdesak. Di 
samping itu, ia dapat meningkatkan lagi roh 
Islam bagi pengusaha-pengusaha institusi 
berkenaan dari segi kerahmatan, keberkatan 
dan perlindungan Allah S.W.T.  Secara tidak 
langsung, merealisasikan  konsep rahn 
sebagai tidak lebih dari satu komitmen jaminan 
dalam pembayaran qard sebagaimana 
yang disarankan dalam falsafah ekonomi 
Islam yang bertunjangkan al-Quran dan 
hadis ini dapat dicapai dengan sendirinya.

Selain daripada itu, kaedah kedua pula 
adalah dicadangkan dipelopori oleh institusi-
institusi awam Islam seperti baitulmal-
baitulmal yang terdapat di negeri-negeri 
di Malaysia ini.  Lebihan pendapatan 
terkumpul dari kumpulan wang baitulmal 
di beberapa negeri terpilih di Malaysia 
menunjukkan satu lebihan yang mencecah 
berjuta ringgit. Jadual 1 menunjukkan 
lebihan tersebut yang jumlahnya berkisar di 
antara 3 juta ringgit hingga 94 juta ringgit di 
antara tahun kewangan 2012 hingga 2014.  

Berdasarkan jumlah yang besar ini, 
diharapkan baitulmal-baitulmal tersebut 
dapat menggunakan sebahagian baki 
lebihan ini untuk program membudayakan 
konsep rahn dan qard dalam  falsafah 
ekonomi Islam ini yang berpaksikan kepada 
semangat roh al-Quran dan hadis. Tambahan 
lagi, dana yang terkumpul pada institusi ini 
bukanlah satu bentuk komitmen terdesak 
dalam penjanaan hasil untuk memenuhi 
tuntutan para pelabur kerana ia adalah satu 
bentuk dana amanah yang dihasilkan oleh 
umat Islam dan patut dibelanjakan kembali 
untuk manfaat umat Islam secara umumnya. 
Walaupun lebihan tersebut perlu digunakan 
oleh institusi ini dalam membaiyai kos-kos 
pengurusan dan keperluan pengendalian 
yang lain pada masa akan datang, akan 
tetapi jika sebahagian sahaja diambil untuk 
diperuntukan kepada program yang disebut 
itu, maka amat besarlah jasa institusi ini 
dalam memperhidupkan kembali falsafah 
tersebut yang telah ditelan arus permodenan 
melalui usaha-usaha falsafah kapitalis yang 
telah menyerap masuk ke dalam pemikiran 
umat Islam di seluruh dunia ini amnya dan 
di negara Malaysia ini khususnya. Oleh itu, 
komitmen baitulmal, begitu juga dengan 
syarikat-syarikat korporat Islam adalah 
diharapkan dapat membawa kepada 
perubahan pemikiran dalam merealisasikan 
falsafah ekonomi Islam melalui konsep rahn 
dan qard.   

Jadual 1 : Lebihan Pendapatan Terkumpul Kumpulan Wang Baitulmal Bagi 
Baitulmal-Baitulmal Terpilih Di Malaysia

(Sumber: Laporan Ketua Audit Negera Malaysia) Tahun 2013 dan 2014

69

LEBIHAN PEND APA TAN TERKUMPUL KUMPULAN 
WANG BAITULMAL 

2012 2013 2014 
Perlis 3,545,840 7,253 ,387 

-

Kedah 41 ,776,481 40,704,192 
-

Pulau Pinang 
-

67,946,381 85,473,981 

Perak 14,300,599 16,352,322 
-

Sarawak 85 ,789,475 94,831 ,076 
-



Rumusan 

Falsafah Islam dari segi ekonomi 
menggalakkan umatnya melakukan 
kebajikan.  Bagaimanapun, kebajikan dalam 
Islam tidak semestinya hanya memberikan 
sesuatu secara percuma kepada seseorang 
seperti menderma, bersedekah, berwakaf 
atau sebarang bentuk pemberian lain 
malahan pemberian sementara yang bersifat 
menuntut semula pemberian tersebut kelak 
seperti memberi hutang (qard) juga dikatakan 
salah satu bentuk kebajikan. Tambahan lagi, 
ia merupakan satu kebajikan dalam Islam, 
malahan lebih utama daripada memberi 
sedekah. Hal ini berdasarkan kepada 
beberapa hadis yang telah diutarakan. 
Cuma ia hendaklah diberikan secara ikhlas 
tanpa mengharapkan sebarang balasan 
tambahan atau keuntungan  sewaktu 
menuntutnya kelak. Jika diharapkan balasan 
atau keuntungan, ia adalah riba yang jelas 
diharamkan oleh Islam.

Sementara itu, rahn atau gadaian Islam 
hanyalah satu medium untuk merealisasikan 
akad qard tersebut ketika penerima tidak 
dapat mengadakan sebarang saksi dan 
penulis akad tersebut yang menyebabkan 
pemberinya kurang yakin dengan 
kesungguhan penerima untuk membayar 
balik kelak. Dengan demikian, ia bukanlah 
sebagai satu kaedah untuk mendapatkan 
keuntungan secara tidak langsung melalui 
upah yang didapati hasil dari penjagaan 
barang gadaian tersebut. Ini disebabkan akad 
qard adalah bertujuan untuk meningkatkan 
amalan kebajikan dan jauh sekali bertujuan 
untuk mencari keuntungan dunia yang jelas 
walaupun tidak dinafikan akan keuntungan 
bercorak akhirat. Di samping itu, terdapat 
juga keuntungan dunia yang bersifat tidak 
nampak secara kasar dengan penglihatan 
biasa seperti kemakmuran, keberkatan, 
kerahmatan dan sebagainya.

Bagi merealisasikan qard ini dalam

Islam, setiap individu atau organisasi muslim 
yang mempunyai pendapatan lebihan 
perlulah menyumbangkan sebahagian 
daripada lebihan pendapatannya untuk 
tujuan tersebut. Tambahan lagi, ia merupakan 
sebagai tanggungjawab sosial dalam Islam. 
Falsafah konvensional hanya memahami 
konsep tanggungjawab sosial ini dalam ruang 
lingkup mereka yang terhad. Sebaliknya, 
falsafah Islam lebih dalam menilainya 
sehingga ke tahap tanggungjawab sebagai 
pengganti atau khalifah Allah S.W.T. di dunia 
ini.  Kaedah dalam mewujudkan peruntukan 
untuk qard ini adalah sama sebagaimana 
peruntukan bagi kebajikan menderma 
iaitu mereka hendaklah juga menyediakan 
peruntukan tersebut daripada sebahagian 
lebihan pendapatan mereka dalam usaha 
untuk membuat kebajikan.

Tambahan lagi, menurut falsafah pengurusan 
Islam, tanggungjawab sosial dalam Islam 
tidaklah sekadar hanya tanggungjawab 
sosial sahaja sebagaimana yang difahami 
dalam falsafah bukan Islam. Bahkan, ianya 
adalah lebih dari itu iaitu ia juga merupakan 
satu pelaburan yang tidak nampak iaitu 
pelaburan jangka panjang di akhirat kelak.

Selain daripada itu, adalah diharapkan 
agar para penyelidik yang berminat dalam 
isu ini dapat mengkaji dengan lebih 
mendalam mengenai kemungkinan hal 
ini untuk diamalkan dengan jayanya oleh 
institusi-institusi pembiayaan awam Islam 
khususnya di baitulmal-baitulmal tempatan. 
Kajian yang dicadangkan adalah dari aspek 
pelaksanaannya yang membabitkan soal 
perundangan, gelagat pengguna dan etika 
Islam terhadap semua umat Islam yang 
berkepentingan berhubungnya terutama 
etika para pengguna skim ini bagi menjamin 
kelestarian skim ini secara berterusan agar 
tidak dimanipulasikan oleh pihak-pihak yang 
suka mengambil kesempatan.

Akhir sekali, jika wujud keikhlasan yang tinggi

70



di kalangan masyarakat Islam dewasa ini 
dalam merealisasikan konsep rahn dan qard 
ini mengikut roh Islam yang sebenarnya, 
adalah diyakini bahawa kecemerlangan 
tamadun Islam dari segi ekonomi dalam 
mengimbangi di antara golongan kaya dan 
miskin akan tersinar sebagaimana yang 
telah dikecapi oleh umat Islam pada zaman 
pemerintahan Umar Abdul Aziz pada suatu 
ketika dahulu.  

Rujukan

‘Abd al-Karim, Y. al-Khatib. (t.t.). 
	 al-Tafsir  al-Qur’ani Li al-Qur’an. 	
	 Kaherah: Dar al-Fikr al-’Arabi.
Abdul Rahman, R., & Mohammad Akhir, 
	 Y. (2001). Mu’amalat : Teras 
	 Pembangunan Sosio-ekonomi. 		
	 Semenyih: Synergymate Sdn. Bhd.
Abu al-’Abbas, A. b.-M.-H. (1999). al-Bahr 	
	 al-Madid Fi Tafsir al-Qur’an 
	 al-Majid. Kaherah: al-Duktur Hasan 	
	 ‘Abbas 	Zaki.
Abu al-Fida’, I. H.-I.-H.-K.-M. (t.t.). Ruh al-	
	 Bayan. Beirut: Dar al-Fikr.
Abu al-Mazfar, M. b.-J.-M.-S.-T. (1997). Taf	
	 sir al-Qur’an. Riyadh: Dar al-Watan.
Abu al-Su’ud, a.-’. M. (n.d.). Tafsir Abi al-		
	 Su’ud Irshad al-’Aql al-Salim Ila 		
	 Mazaya al-Kitab al-Karim. Beirut : 	
	 Dar Ihya’ al-Turath al-’Arabi.
Abu Ishaq al-Tha’labi, A. b. (2002). al-Kashf 	
	 Wa al-Bayan ‘An Tafsir al-Qur’an. 	
	 Beirut: Dar Ihya’ al-Turath al-’Arabi.
Abu Mansur al-Maturidi, M. b. (2005). Tafsir 	
	 al-Maturidi. Beirut: Dar al-Kutub al-	
	 ’Ilmiyyah.
Abu Muhammad, M. b.-Q. (2008). al-Hi-		
	 dayah Ila Bulugh al-Nihayah Fi ‘Ilm 	
	 Ma’ani al-Qur’an Wa Tafsiruh Wa 
Ahkamuh Wa Jumal Min Funun ‘Ulumih . 	
	 al-Shariqah: Majmu’ah Buhuth al-	
	 Kitab Wa al-Sunnah.
Abu Zahrah, M. B. (t.t.). Zahrah al-Tafasir. 	
	 Dar al-Fikr al-‘Arabi.
‘Ali, M. b., & Tabari, A. a.-H. (1985). Ahkam 

	 al-Qur’an. Beirut: Dar al-Kutub al-	
	 ’Ilmiyyah.
Asfahani, A. a.-Q.-H.-R. al-  (1999). Tafsir 	
	 al-Raghib al-Asfahani. Tanta: Kul	
	 liyyah al-Adab.
Fayruz ‘abadi, M. a.-D. al- (t.t.). Tan		
	 wir al-Miqbas Min Tafsir Ibn ‘Abbas. 	
	 Lubnan: Dar al-Kutub al-’Ilmiyyah.
Hailani, M. T. (1991). Sistem Ekonomi Islam 	
	 Dan Dasar Belanjawan. 			
	 Petaling Jaya: Al-Rahmaniah.
Ibn Abi Zamanin, A. ‘.-M. (2002). Tafsir 	
	 al-Qur’an al-’Aziz. Kaherah: al-		
	 Faruq al-Hadithah.
Ibn ‘Abidin, M. A. (1979). Hasyiyah Radd 	
	 al-Mukhtar ‘ala al-Durr al-Mukhtar. 	
	 Beirut: Dar al-Fikr.
Ibn ‘Arafah, M. b.-W.-T. (1986). Tafsir al-		
	 Imam Ibn ‘Arafah. Tunis: Markaz 	
	 al-Buhuth Bi al-Kulliyyah al-Zaytuni	
	 yyah.
Ibn ‘Atiyyah, A. M.-H.-R. (2002). al-Muharrar 	
	 al-Wajiz Fi Tafsir al-Kitab al-’Aziz. 	
	 Beirut: Dar al-Kutub al-’Ilmiyyah.
Ibn Battal, A. H.-M. (2003). Syarh Sahih al-	
	 Bukhari Li Ibn al-Battal. Riyadh: 		
	 Maktabah al-Rushd.
Ibn Hajar al-’Asqalani, A. b. (t.t.). Fath al-	
	 Bari Syarh Sahih al-Bukhari. Beirut: 	
	 Dar al-Ma’rifah.
Ibn Majah, A. ‘. (1993). Sunan Ibn Majah 
	 (H. Abdullah Shonhaji, Pertj.). Se	
	 marang: CV. Asy Syifa’.
Ibn Qutaybah al-Daynuri, A. M. 			 
	 (1999). Ta’wil Mukhtalaf al-Hadith. 	
	 al-Maktab al-Islami.
Jassas, A. b.-R. al-  (1985). Ahkam al-		
	 Qur’an. Beirut: Dar Ihya’ al-Turath 	
	 al-’Arabi.
Kawrani Shihab al-Din, A. b. al-  (2007). 		
	 Ghayah al-Amani Fi Tafsir al-Kalam 	
	 al-Rabbani. Turkiya: Kulliyyah al-	
           ’Ulum al-Ijtima’iyyah Jami’ah Saqriya.
Mahsin, M. (1984). Undang-Undang Per	
	 dagangan Dalam Islam. Kuala 		
	 Lumpur : Alharamian Sdn. Bhd.
Mala al-Harwi, ‘. b.-H.-D. al-  (2002). Mirqah 

71



Tha’alabi, A. Z.-R. al- (1998). al-Jawahir 		
	 al-Hisan Fi Tafsir al-Qur’an. Beirut: 	
	 Dar Ihya’ al-Turath al-’Arabi.
Wahidi, A. a.-H. al- (1995). al-Wajiz Fi Tafsir 
	 al-Kitab al-’Aziz. Beirut: Dar al-		
	 Qalam.
Zamakhshari, A. Q. al- (1987). al-Kashshaf 	
	 ‘An Haqa’iq Ghawamid al-Tanzil. 	
	 Beirut: Dar al-Kutub al-’Arabi.
Zuhayli, W. al- (2004). al-Fiqh al-Islami wa 	
	 Adillatuh. Damsyik: Dar al-Fikr.

	 al-Mafatih. Beirut: Dar al-Fikr.
Mawardi, A. a.-H. al- (t.t.). Tafsir al-Mawardi. 	
	 Beirut: Dar al-Kutub al-’Ilmiyyah.
Mazhari, M. T. al-  (1992). al-Tafsir al-
Mazhari. al-Bakistan: Maktabah al-Rushdi	
	 yyah.
Muhammad ‘Abd al-Hadi, et. al. (t.t.). Hasyi	
	 yah al-Sindi ‘Ala Sunan Ibn Majah. 	
	 Beirut: Dar al-Jayl.
Muhammad Tahir al-Tunisi, M. b.-T. (1984). 	
	 al-Tahrir Wa al-Tanwir. Tunis: al-Dar 	
	 al-Tunisiyyah Li al-Nashr.
Muslim, H. a.-Q.-N. (1997). Sahih Muslim 	
	 (Ma’mur Daud, Pentj.). Klang : 		
	 Klang Book Store.
Nasafi, A. a.-B.-D. al- (1998). Tafsir al-Nasa	
	 fi. Beirut: Dar al-Kalim al-Tayyib.
Nizam al-Din, a.-H. b.-Q. al- (1996). 		
	 Ghara’ib al-Qur’an Wa Ragha’ib 
	 al-Furqan. Beirut: Dar al-Kutub al-	
	 ’Ilmiyyah.
Qasimi, M. J.-D.-H. al- (1998). Mahasin 
	 al-Ta’wil. Beirut: Dar al-Kutub al-		
	 ’Ilmiyyah.
Qurtubi, A. ‘. al-  (1964). al-Jami’ Li Ahkam 	
	 al-Quran. Kaherah: Dar al-Kutub 	
	 al-Misriyyah.
Razi, A. ‘.-H. al- (2000). Mafatih al-Ghayb. 	
	 Beirut: Dar Ihya’ al-Turath al-’Arabi.
Sa’di, ‘. a.-R. al- (2000). Taysir al-Karim al-	
	 Rahman Fi Tafsir Kalam al-Manan. 	
	 Beirut: Mu’assasah al-Risalah.
Samarqandi, A. a.-L. al- (t.t.). Bahr al-’Ulum.
Sayyid Qutb, I. H.-S. (1992). Fi Zilal al-		
	 Qur’an. Kaherah: Dar al-Shuruq.
Surtahman, K., & Sanep, A. (2010). Ekono	
	 mi Islam : Dasar & Amalan (Ed 		
	 Kedua). Kuala Lumpur: Dewan 		
	 Bahasa & Pustaka.
Sya’rawi, M. M. al- (1997). Tafsir al-
Sha’rawi. Matabi’ Akhbar al-Yawn.
Syawkani, M. b. al- (1993). Nayl al-Awtar. 	
	 al-Mansurah: Dar al-Hadith.
Tabari, M. b.-A. al- (2000). Jami’ al-Bayan 
	 Fi Ta’wil al-Qur’an. Beirut: 		
	 Mu’assasah al-Risalah.

72




