Peranan Institusi-Institusi Islam Dalam
Merealisasikan Keperluan Rahn Dan
Qard Sebagai Pemacu Ekonomi
Kebajikan Ummah Pada Masa Kini :
Satu Pandangan Menurut Falsafah
Ekonomi Islam

Nasri Naiimi
Mohd Murshidi Mohd Noor

Jabatan Muamalat dan Kewangan Islam,
Pusat Pengajian Perniagaan Islam,
Universiti Utara Malaysia

Abstract

The purpose of this paper is to discuss and
analyze through content analysis regarding
the concept of rahn dan gard in the light of
the Quran and Hadith. Indirectly, they are the
essences of the main form of the philosophy
in Islamic economics. Although this issue
involves the question of Islamic law (Figh)
indirectly, but the discussion was more
focused on the realization of the philosophy
which is parallel with the Islamic revelation.
Reviews and discussion were based on the
Quran and Hadith, which were scrutinized
for that purpose. The study found that by
virtue of the real revelation showed that
rahn dan gard are more towards welfare
and not for the sake of profit maximization
in order to spur the welfare economic of the
Muslim community. Charity in Islam is also
means investment for the hereafter. This was
explained by the division of the three main
sectors in the lIslamic economics system
which comprises of several fundamental
in Islamic muamalat specifically. Funds for
this program is proposed from some surplus
funds which are not intended for businesses
where the investers are not targeting any
specific return upon the investment. One of it
is the existing surpluses for the local Islamic
house of treasuries (bait al-mal).

57

Abstrak

Tujuan kertas kerja ini adalah untuk
membincangkan serta menganalisa secara
analisa kandungan mengenai konsep rahn
dan gqgard yang bertunjangkan al-Quran
dan hadis. Secara tidak langsung, ia
merupakan intipati utama yang membentuk
falsafah ekonomi Islam. Walaupun isu ini
melibatkan persoalan hukum figah secara
tidak langsung, namun perbincangan adalah
lebih  tertumpu kepada merealisasikan
falsafah tersebut menurut kehendak wahyu.
Ulasan dan perbincangan berdasarkan
al-Quran dan Hadis diteliti bagi maksud
tersebut. Hasil kajian menurut kehendak
sebenar wahyu mendapati rahn dan
gard adalah bermatlamatkan kebajikan,
bukannya bermatlamatkan pemaksimuman
keuntungan demi untuk memacu ekonomi
kebajikan masyarakat Islam. Kebajikan
dalam Islam pula bererti pelaburan akhirat.
Ini telah dijelaskan melalui pembahagian
tiga sektor utama dalam sistem ekonomi
Islam yang di dalamnya meliputi beberapa
dasar-dasar muamalat Islam secara
khusus. Dana bagi tujuan program ini adalah
dicadangkan daripada sebahagian lebihan
dana yang bukan bertujuan untuk perniagaan
di  mana pemodalnya mensasarkan
pulangan tertentu daripada pelaburan
tersebut. Salah satunya adalah daripada
lebihan-lebihan yang terdapat di
baitulmal-baitulmal tempatan.

Kata Kunci: Falsafah Ekonomi Islam, Dana

Kebajikan Islam, Rahn, Qard, Institusi

Pembiayaan Awam Islam, Baitulmal
Pengenalan

Dalam struktur  sistem ekonomi Islam,

terdapat tiga sektor yang besar iaitu
sektor siyasi, sektor tijari dan sektor ijtima‘i
(Surtahman Kastin Hassan, 2010; Mahsin
Mansor, 1984). Sektor siyasi merujuk kepada
kegiatan ekonomi bersifat awam yang
dilaksanakan oleh kerajaan secara langsung
atau tidak langsung.



tidak langsung. Sektor tjari pula adalah
kegiatan ekonomi berbentuk perniagaan
yang dijalankan oleh individu atau kolektif
secara berusaha mencari rezeki dengan

menggunakan kemahiran atau harta
dalam bidang-bidang seperti pertanian,
perdagangan, perkhidmatan, kewangan,

pembuatan dan sebagainya melalui jalan
yang halal. Akhir sekali adalah sektor ijtima‘i
yang dikaitkan dengan kegiatan ekonomi
bersifat kebajikan dilakukan oleh mereka
yang berlebihan sumber pendapatannya
untuk membantu golongan yang miskin dan
lemah.

Daripada segi Syariat Islam pula, konsep-
konsep yang terdapat dalam figh muamalat
boleh diaplikasikan terhadap sektor siyasi
adalah seperti konsep ihya’ al-mawat dalam
pemilikan tanah, penghindaran konsep riba
dalam perancangan polisi kewangan atau
pengawalan dan penguatkuasaan sistem
ekonomi Islam melalui konsep al-hisbah
dan sebagainya. Seterusnya dalam sektor
tijari pula terdapat pelbagai konsep-konsep
dan akad-akad yang terkandung dalam figh
muamalat dapat diaplikasikan bagi tujuan
tersebut. Konsep-konsep dan akad-akad
tersebut di antaranya adalah seperti pelbagai
jenis akad bai‘* misalannya bai‘ al-istisna’,
bai‘ al-murabahah, bai‘ al-‘inah dan lain-lain
bentuk bai’, ijarah, mudarabah, musyarakah,
muzara‘ah, musaqah, mukhabarah dan
sebagainya. Akhir sekali, konsep dan
akad dalam muamalat yang boleh dikaitkan
dengan sektor jjtima‘i pula di antaranya
adalah seperti hibah, waqf, ji‘alah, qard,
rahn, wadi‘ah, hiwalah, ibra’ dan sebagainya.

Berdasarkan kepada fakta di atas, dapatlah
difahami bahawa telah wujud pembatasan
yang jelas dari segi tujuan dan objektif
untuk melaksanakan sesuatu konsep atau
akad dalam muamalat Islam itu jika dilihat
dari aspek struktur sistem ekonomi Islam.
Dengan demikian, jelaslah bahawa akad-
akad yang bersifat kebajikan seperti rahn

58

itu sewajarnya dipraktikkan dalam sektor
jjtima‘i, bukannya dalam sektor tijari
sebagaimana yang diamalkan sekarang.
Bagi membincangkan isu ini dengan lebih
mendalam, bahagian seterusnya dalam
penulisan ini akan mengupas fakta-fakta
berhubung dengan akad rahn dari persepktif
Islam bertujuan untuk menguatkan lagi hujah
kenapa akad ini tidak sesuai untuk dijadikan
medium bagi menjana keuntungan.

Sebagaimana tajuk yang dinyatakan dalam
artikel ini, perbincangan mengenainya adalah
lebih tertumpu kepada penerapan idea-idea
falsafah ekonomi Islam bertunjangkan al-
Quran dan hadis. Sebaliknya, ia tidak banyak
menumpukan kepada persoalan hukum
figah dalam Syariah Islam. Tujuan utamanya
adalah untuk membangkitkan roh Islam
agar kecantikannya dalam sesuatu amalan
soleh umat Islam itu akan lebih terserlah di
mata masyarakat dan menjadikannya satu
dakwah yang tidak ternilai di sisi Allah s.w.t.
Oleh itu, persoalan keharusan dan persoalan
halal atau haram tidak menjadi fokus utama
perbincangan sebagaimana lazim artikel-
artikel mengenainya dikemukakan.

Kertas kerja ini disusun seperti berikut,
pertama ia menjelaskan konsep rahn dan
qard dari persepektif kerangka kerja konsep
konvensional, diikuti dengan rahn sebagai
perantaraan dalam merealisasikan sesuatu
kebajikan. Seterusnya, dibincangkan pula
mengenai konsep rahn dan gard menurut
falsafah wahyu dalam Islam. Kemudian,
perbincangan akan dilanjutkan terhadap
persoalan mengamalkan konsep rahn ini
dalam situasi semasa pada masa Kkini,
sebelum diakhiri dengan rumusan.



Konsep Rahn Dan Qard Daripada
Perspektif Islam

Menjadi kewajipan orang yang kaya
menolong orang yang miskin untuk memenuhi
keperluan mereka dan ia merupakan satu
kemestian yang digalakkan dalam Islam.
Di antara bentuk pertolongan yang boleh
diberikan mereka serta dibenarkan oleh
syarak adalah memberi hutang (gard) atau
memberi pemberian percuma (hibah). Taraf
manusia tidak sama, ada orang yang berada
dan ada pula orang yang papa. Orang
yang kaya biasanya mempunyai harta
atau wang yang lebih daripada keperluan.
Sebaliknya, orang yang miskin mempunyai
keperluan yang lebih banyak daripada
kemampuan pendapatannya. Oleh yang
demikian, mereka memerlukan wang dan
harta untuk memenuhi keperluan tersebut.
Islam amat prihatin terhadap nasib umatnya
dan telah menyediakan mekanisme untuk
membantu golongan yang miskin melalui
konsep berbentuk kebajikan sebagaimana
yang telah dibincangkan di atas. Bagi
merealisasikan maksud tersebut, Islam
telah menggalakkan orang yang berada
memberi hutang kepada orang yang
memerlukannya melalui konsep gard dengan
tujuan semata-mata kerana Allah s.w.t.
Perbuatan ini adalah dikira sebagai amal
kebajikan yang sangat dituntut oleh Islam.

Secara umumnya, qard adalah sama
dengan bai‘ (jualbeli) kerana ia membawa
maksud pemilikan harta (Zuhayli, 2004).
la juga boleh dikenali sebagai sebahagian
daripada salaf (pinjaman tanpa faedah)
dan diharuskan dalam perundangan Islam
(Hassan, 2003). Pengertian asal al-gard
datangnya dari perkataan al-qat‘yang bererti
potongan kerana harta yang pada asalnya
dimiliki oleh pihak yang memberi hutang
(al-mugrid) telah dipotong sebahagiannya
untuk diberikan kepada pihak yang
meminta hutang tersebut (al-mugqtarid)
yang kemudiannya akan memulangkannya

59

kembali setelah mampu (Sabiq, 1999).
Bagaimanapun dalam melaksanakan
gard yang bertepatan dengan kehendak
muamalat Islam, perkara utama yang perlu
diberi perhatian ialah membuat perjanjian
dengan disaksikan oleh dua orang lelaki
yang adil atau oleh seorang lelaki dan dua
orang perempuan. Ini sejajar dengan firman

Allah s.w.t. yang bermaksud,

Dan persaksikanlah (hutang
tersebut) dengan dua orang saksi
dari orang-orang lelaki di antaramu.
Jika tidak ada dua orang lelaki,
maka seorang lelaki dan dua orang
perempuan dari saksi-saksi yang kamu
redai supaya jika seorang lupa maka
seorang lagi mengingatkannya....”
(Surah al-Bagarah (2): 282)

Membuat perjanjian tersebut memerlukan
dua orang saksi lelaki atau seorang lelaki dan
dua orang wanita kerana ianya melibatkan
hak seseorang berkaitan harta. Saksi
yang diminta itu pula mestilah di kalangan
orang lIslam serta telah baligh. Saksi-
saksi itu mestilah di kalangan orang-orang
yang adil dari sudut agama dan kebaikan
peribadinya (Tabari, 2000). Menurut Abu
Mansur al-Maturidi (2005), meninggalkan
perjanjian dalam berhutang iaitu tidak mahu
mengambil saksi dan penulisan kontrak
boleh mengakibatkan sesuatu perjanjian
itu diingkari. Oleh yang demikian, dengan
mengambil saksi dan penulisan kontrak
dalam berhutang dapat menghindarkan
pengingkaran tersebut daripada berlaku
kerana boleh jadi seseorang itu akan
melakukan penipuan dalam berkontrak.

Walaupun demikian, keharusan untuk
melakukan hutang bukanlah disyaratkan
mesti mengambil saksi serta mengadakan
penulisan kontrak kerana kedua-dua perkara
tersebut yang disebutkan di dalam ayat
ini adalah selepas penyebutan mengenai
hutang. Selain itu, dengan penulisan kontrak



juga dapat menghindarkan pihak yang terlibat
daripada terlupa kerana ini merupakan
kelemahan bagi manusia. Para fugaha telah
ijmak untuk mengatakan bahawa saksi yang
terdiri daripada wanita dan lelaki adalah harus
sekiranya berkaitan dengan permasalahan
harta. Mereka berselisih pendapat sekiranya
bukan perkara yang berkaitan harta (Tha’labi
Abu Ishaq, 2002).

Jika tidak direkodkan dalam bentuk perjanjian
atau pengakuan, orang yang berhutang
tersebut bolehlah menggantikannya dengan
dua perkara iaitu mengadakan orang yang
sanggup menjadi penjaminnya (damin)
atau mengadakan satu barangan berharga
sebagai gadaian (rahn). Tujuannya adalah
supaya orang yang memberi hutang itu
berasa terjamin untuk mendapatkan semula
hutangnya itu (Abdul Rahman & Mohammad
Akhir, 2001).

Akad rahn daripada sudut syarak ialah
menahan sesuatu barang yang boleh
menjadi pelunas hutang (Zuhayli, 2004).
Rahn merupakan satu jenis daripada
beberapa jenis akad sukarela kerana apa
yang diberikan oleh penggadai kepada
pemegang gadai tidak mempunyai apa-apa
balasan (lbn ‘Abidin, 1979). la merupakan
sejenis akad barang yang tidak sempurna
ikatannya kecuali apabila berlaku penyerahan
sebenar barang gadaian (Zuhayli, 2004).
Selain daripada akad rahn, terdapat juga
sebahagian jenis akad lain yang juga
merupakan akad sukarela iaitu akad hibah,
‘ariyah, wadi‘ah dan gard. Secara umumnya
mengikut kebanyakan fugaha, akad sukarela
tersebut tidak dikira sempurna kecuali
setelah berlakunya penerimaan serahan
(Zubayli, 2004). Dengan lain perkataan,
akad yang telah dibuat tidak berkuatkuasa
kecuali setelah diterima serahan. Hal ini
membuktikan akad tersebut tidak boleh
menerima sebarang paksaan sebagaimana
akad-akad terikat seperti akad-akad al-bai’
yang dipraktikkan dalam sektor tijari.

60

Ringkasnya, akad rahn merupakan salah
satu cara untuk membolehkan seseorang
mendapatkan hutang melalui qard sekiranya
peminta hutang gagal untuk menyediakan
penjaminnya (damin) atau tidak mampu
untuk merekodkan hutangnya kerana
ketiadaan jurutulis. Ini dijelaskan oleh firman
Allah S.W.T. yang bermaksud,

“Jika kamu dalam perjalanan (dan
berhutang) sedang kamu tidak
memperolehi seorang jurutulis, maka
hendaklah ada barang gadaian
yang dipegang (oleh pemiutang).
Akan tetapi jika sebahagian kamu
mempercayai sebahagian yang lain,
maka hendaklah yang dipercayai itu
menunaikan amanatnya (hutangnya)
dan hendaklah ia bertakwa kepada
Allah s.w.t. tuhannya, ...”
(Surah al-Baqarah (2): 283)

Rahn  bermaksud meletakkan  harta
si penghutang kepada simpanan pemiutang
sebagai jaminan bahawa hutang itu
akan dilangsaikan apabila tiba masanya
(Muhammad Tahir al-Tunisi, 1984). Menerusi
ayat ini, Tabari (2000) mengatakan bahawa
rahn dapat dijadikan kepercayaan dalam
berhutang kerana ia merupakan satu
akad jaminan terhadap harta bagi pihak
yang terlibat. Seterusnya Tabari (2000)
mengatakan akad gadaian yang dilakukan
harus diamalkan sama ada ketika bermusafir
atau tidak, atau dengan kata lain sama ada
ketika terdapat saksi atau tidak kerana
Rasulullah s.a.w. melaksanakan gadaian
ketika berhutang walaupun baginda tidak
bermusafir sedangkan pada masa sama
baginda mampu untuk mendapatkan saksi
bagi hutang yang dilakukannyaitu. Oleh yang
demikian, jumhur ulama mengatakan sabit
keharusan kontrak rahn ketika bermusafir
adalah menerusi nas al-Quran, manakala
sabit hukum keharusan mengadakan kontrak
rahn ketika tidak bermusafir pula adalah
menerusi nas hadis (Ibn ‘Atiyyah, 2002).



Abu Mansur Al-Maturidi (2005) mengatakan
akad gadaian disyariatkan adalah untuk
mengelak pihak yang terlibat dengan hutang
agar ia tidak menangguhkan penunaian
hutangnya apabila telah tiba masanya. Oleh
yang demikian, al-Jassas (1985) mengatakan
apabila tidak didapati penulis kontrak hutang
juga kehadiran saksi maka sebagai ganti
dilakukan gadaian (rahn) dalam kes tersebut.
Hal ini kerana rahn adalah satu akad yang
dapat dipercayai dalam kontrak hutang.
Justeru, disebabkan kontrak rahn adalah
sebagai ganti kepada penulisan kontrak
dan saksi, maka barang gadaian tidak boleh
dimanfaatkan oleh pemiutang (Muhammad
Tahir al-Tunisi, 1984).

MenurutAbu Ishaq al-Tha'labi (2002), kontrak
rahn masih dikira tidak sah sekiranya barang
yang digadai tidak diserahkan sepenuhnya
kepada penyimpan barang gadaian iaitu
pemiutang. Namun begitu di sisi Imam Malik,
kontrak rahn sah walaupun barang gadaian
tidak diserahkan kepada pemiutang asalkan
dilakukan dengan ijab dan kabul ketika
berkontrak. Penyerahan barang itu adalah
untuk kesempurnaan kontrak rahn, bukan
syarat sah kontrak (Zamakhshari, 1987).
Apabila barang gadaian telah diserahkan
maka kontrak gadaian menjadi lazim, maka
orang yang menggadaikan barangnya tidak
boleh mengambil balik barang itu, begitu
juga orang yang menerima barang gadaian
tidak boleh mengembalikan barang tersebut
dalam tempoh kontrak (Nizam al-Din, 1996).
Selain itu, keistimewaan kontrak rahn adalah
untuk memudahkan penghutang dalam
keadaan terdesak bagi mendapatkan wang
dengan segera (‘Ali & Tabari, 1985). Menurut
‘Abd al-Karim Yunus al-Khatib, berdasarkan
ayat rahn yang diutarakan menunjukkan
bahawa tiada jalan bagi penghutang untuk
menangguhkan bayaran hutangnya apabila
tiba masa serta enggan pula untuk membayar
hutang. Oleh yang demikian, hutang perlu
dilangsaikan manakala rahn adalah jaminan
serta komitmen untuk menunjukkan bahawa

61

si  penghutang sememangnya akan
membayar hutangnya kepada si pemiutang.

Dalam menyokong akad rahn sebagai
salah satu medium yang hanya berfungsi
bagi menjamin hutang, terdapat hadis
Rasulullah  s.a.w. yang menceritakan
bagaimana baginda menggadaikan baju
besinya bagi mendapatkan sesuatu harta
secara berhutang. Ini dapat difahami
melalui satu hadis Rasulullah s.a.w. yang
diriwayatkan oleh Aisyah r.a. yang berkata
bahawa sesungguhnya Rasulullah s.a.w.
pernah membeli makanan dari seorang
Yahudi dengan bayaran secara tertangguh
dan beliau menggadaikan baju besinya
sebagai gadaian (Muslim, 1997). Sebagai
penjelasan lanjut kepada hadis ini, orang
Yahudi tersebut tidak mengenakan apa-
apa bayaran tambahan sebagai upah
untuk menjaga gadaian tersebut mahupun
menganggap bahawa gadaian itu merupakan
satu cara untuk melakukan perniagaan dan
mendapat keuntungan darinya sebagaimana
yang berlaku pada hari ini. Ini disebabkan
akad rahn hanyalah merupakan satu akad
sukarela yang bertindak sebagai jaminan
kepada hutang.

Rasulullah  s.a.w. menggadaikan baju
besinya kepada orang Yahudi kerana
golongan Yahudi pada waktu itu adalah
penjual makanan, manakala orang Islam
pula tidak menjual makanan kerana mereka
dilarang daripada memonopoli makanan
(lbn  Qutaybah al-Daynuri, 1999). Dari
sudut yang lain, berdasarkan perbuatan
Rasulullah  s.a.w. menunjukkan bahawa
menjalankan perniagaan dengan orang
bukan Islam adalah harus menurut hukum
Islam (Ibn Battal, 2003). Hal ini kerana
kerosakan akidah bagi pihak yang terlibat
dalam perniagaan tidak diambil kira. Selain
itu, Rasulullah s.a.w. bermuamalah dengan
orang Yahudi tidak dengan orang Islam untuk
memberitahu bahawa hukum bermuamalah
dengan golongan bukan Islam adalah harus



(Ilbn  Hajar al-’Asqalani).  Keharusan
tersebut diiktiraf walaupun golongan Yahudi
mengamalkanriba, serta hasiljualan daripada
arak (Mala al-Harwi, 2002). Tambahan
lagi, apa yang menarik di sini adalah tidak
disebutkan oleh mana-mana kitab ulasan
hadith bahawa orang Yahudi tersebut
mengambil upah daripada barang gadaian
yang disimpannya serta tidak dilaksanakan
perniagaan menerusi kontrak rahn yang
dijalankan itu. Sekiranya hal tersebut dapat
dilakukan oleh orang Yahudi yang terkenal
dengan pemakan riba, maka orang Islam
adalah lebih utama untuk mengamalkan
rahn yang tanpa disertai dengan tujuan
perniagaan serta mengambil upah dari
simpanan terhadap barang gadaian itu.

Rahn Sebagai Medium Untuk
Mempraktikkan Kebajikan

Sebagaimana yang telah dibincangkan di
atas, tujuan akad rahn adalah tidak lain dan
tidak bukan hanyalah sebagai satu medium
untuk menjadi jaminan terhadap akad qgard.
Amalan qard ini pula adalah bermotifkan
kebajikan dan bukannya untuk melakukan
perniagaan. Islam amat menggalakkan
amalan qard ini sebagai salah satu cara
untuk melakukan amalan kebajikan dan
meletakkan kedudukannya setaraf dengan
amalan-amalan  kebajikan yang lain
seperti sedekah. Bahkan dalam beberapa
sumber-sumber Islam yang tertentu, ada
yang mengatakan bahawa ianya lebih baik
dari sedekah. Ini berdasarkan beberapa
hadis Rasulullah S.A.W. yang menjanjikan
ganjaran menarik kepada pengamal-
pengamal qgard ini sebagaimana ganjaran
terhadap mereka yang melakukan sedekah.

Salah satu peristiwa berhubung dengan hal di
atas diriwayatkan oleh Qais bin Rumiy dalam
satu hadis Rasulullah S.A.W. Dalam hadis
tersebut, Qais mengatakan bahawa seorang
sahabat bernama Sulaiman bin Uzunan
meminjamkan seribu dirham kepada seorang

62

sahabat yang lain bernama ‘Algamah.
Setelah diberinya pinjaman tersebut, dia
kemudiannya menagih secara paksa.
Maka ‘Algamah pun membayarnya seolah-
olah dia marah kerana tagihan tersebut.
Maka setelah berlaku beberapa bulan, dia
datang semula kepada Sulaiman dan berkata,
“Berilah aku pinjam dari kamu seribu dirham
lagi”. Kemudian, Sulaiman menjawab, “Ya,
boleh sahaja, wahai ‘Algamah dan bawalah
padaku kantung kulit tertutup yang ada
padamu itu.” Seterusnya, Sulaiman berkata,
“Demi Allah S.W.T.! Sesungguhnya ini adalah
dirham yang engkau bayar kepadaku dan aku
tidak pernah menggerakkan wang tersebut
satu dirham pun.” Seterusnya, ‘Algamah
bertanya apakah yang mendorong beliau
berbuat seperti itu kepadanya. Sulaiman
menjawab bahawa ia berbuat sedemikian
kerana mendengar ‘Algamah menyebutkan
hadis dari Ibn Mas‘ud yang mengatakan
bahawa Rasulullah S.AW. bersabda,
“Tiada seorang muslim yang memberikan
pinjaman kepada seorang muslim yang lain
dua kali melainkan pinjamannya itu seperti
sedekahnya sekali.” Kemudian, ‘Algamah
berkata, “Demikian memang Ibn Mas‘ud
memberitakan kepadaku” (Ibn Majah, 1993).
Berpandukan hadis di atas, ternyatalah
bahawa ia merupakan salah satu hujah
dalam Islam yang mengatakan amalan qard
ini adalah salah satu amalan yang berbentuk
kebajikan yang amat digalakkan.

Muhammad Fu’ad ‘Abd al-Bagi mengatakan
bahawa sanad hadis ini adalah daif kerana
terdapat perawi iaitu Qays bin Rumi
merupakan seorang perawi yang tidak
dikenali (majhul). Perawi yang bernama
Sulayman bin Yasir pula disepakati oleh
penilai hadis sebagai perawi yang daif.
Walaupun begitu, hadis ini turut diriwayatkan
oleh |bn Hibban di dalam karya sahihnya
(Muhammad ‘Abd al-Hadi). Oleh yang
demikian, hadis ini dikategorikan sebagai
sahih menurut Ibn Hibban.



Berdasarkan hadis di atas, akad qard
dianggap lebih baik daripada sedekah kerana
akad ini wajib dibayar oleh penghutang
apabila telah tiba masanya. Pihak yang
memilih akadinipulatidaklain dantidak bukan
disebabkan ia terdesak untuk mendapatkan
wang (Muhammad °‘Abd al-Hadi). Oleh
yang demikian, membantu seseorang
muslim yang dalam keadaan terdesak untuk
mendapatkan wang adalah sesuatu yang
mulia di sisi ajaran Islam. Syawkani (1993)
menguatkan lagi pandangan ini dengan
menyatakan bahawa kelebihan amalan gard
diterangkan dalam beberapa ayat al-Quran
dan hadis yang secara umum menjelaskan
mengenai  kelebihan  tolong-menolong,
menunaikan keperluan seseorang muslim,
mengurangkan beban seseorang dan
sebagainya. Oleh yang demikian, amalan
gard adalah bersesuaian dengan roh
syariat Islam yang menghendaki agar umat
Islam saling bantu membantu serta tolong-
menolong antara satu sama lain. Selain
itu, tidak berlaku ikhtilaf di kalangan orang
Islam akan pensyariatan amalan qard ini. Ibn
Raslan mengatakan tiada ikhtilaf di kalangan
umat Islam akan keharusan meminta amalan
gard dilaksanakan dalam situasi yang
terdesak, dan orang yang meminta pula tidak
dianggap berkurang maruahnya. Selain
itu, hadis di atas secara jelas menyatakan
bahawa melaksana amalan qard sebanyak
dua kali sebenarnya telah menggantikan
amalan sedekah sekali (Syawkani, 1993).
Hal ini menunjukkan bahawa melaksanakan
amalan gard secara kerap dengan sendirinya
akan terlaksana juga amalan sedekah di
dalamnya. Oleh yang demikian, amalan qard
adalah lebih baik dariamalan sedekah kerana
di dalam qard juga terdapatnya amalan
sedekah, berbanding amalan sedekah yang
tidak terdapat di dalamnnya amalan gard.

Selanjutnya, perbincangan mengenai
pertalian di antara amalan qard dan sedekah
ini dapat dikuatkan lagi dengan merujuk
kepada beberapa sumber ayat al-Quran

63

berhubung dengan persoalan pemberian
hutang dan sedekah ini. Ayat-ayat al-Quran
dalam surah Baqarah dari ayat 275 sehingga
ayat 281 menceritakan tentang larangan
riba. Salah satu daripada ayat-ayat tersebut,
Allah S.W.T. berfirman yang bermaksud,

“‘Allah S.W.T. memusnahkan riba
dan menyuburkan sedekah dan
Allah S.W.T. tidak menyukai setiap
orang yang tetap dalam kekafiran
dan selalu berbuat dosa.”
(Surah al-Bagarah (2): 276)

Apa yang dimaksudkan dengan
memusnahkan riba itu ialah menghilangkan
keberkatan terhadap harta tersebut dan
menyuburkan sedekah pula bermaksud
memperkembangkan harta tersebut
dengan melipatgandakan keberkatannya.
Orang yang tetap dalam kekafiran dan
selalu berbuat dosa pula ialah orang yang
menghalalkan riba dan tetap melakukannya.
Dalam penghuraian ayat di atas, Ibn
‘Abbas mengatakan bahawa maksud Allah
S.W.T. menghapuskan riba ialah Allah
S.W.T. tidak menerima amalan sedekah,
jihad, haji dan silaturahim seseorang yang
mengamalkan riba. Maksud Allah S.W.T.
menyuburkan sedekah pula ialah Allah
S.W.T. memperbanyakkan harta sedekah
serta diberikan keberkatan ketika di dunia,
di hari akhirat pula akan diganjari dengan
pahala yang berlipat kali ganda walaupun
harta sedekah yang diberikan itu sedikit
(Abu Ishaq al-Tha’labi, 2002). Tabari (2000)
mengatakan Allah S.W.T. menghapuskan
riba ialah mengurangkan riba serta
menghilangkannya. Manakala Allah S.W.T.
menyuburkan sedekah pula bermaksud
Allah S.W.T. menggandakan pahalanya
serta mengembangkannya. Menurut Wahidi
(1995), walaupun banyak nilai harta yang
diambil menerusi riba, tetapi lama kelamaan
ia akan terhapus juga sebagaimana Allah

S.W.T. menghilangkan bulan setelah
munculnya siang, serta terangkat pula
keberkatan  daripada harta tersebut.



Keberkatan itu terangkat kerana setiap
perkara yang diperolehi daripada cara
yang haram, maka tiada keberkatan pada
perolehan tersebut (Abu al-Mazfar, 1997).

Menurut Asfahani (1999) ayat di atas
mengandungi makna yang halus iaitu
Allah S.W.T. mengharamkan riba adalah
agar manusia menghidupkan amalan qard
di kalangan mereka. Sistem riba yang
diamalkan akan membawa manusia kepada
meninggalkan amalan sedekah, zakat dan
rasa kebersamaan dalam sesuatu perkara.
Selain itu riba juga mengambil harta orang
lain dengan cara yang tidak betul. Sedekah
pula membawa manusia melakukan amalan
kebaikan sebanyak-banyaknya. Oleh yang
demikian, amalan sedekah perlu dihidupkan
seluas-luasnya di kalangan manusia pada
segala tempat dan masa. Orang yang
memakan harta secara riba dan dilakukan
secara berterusan maka mereka ini hampir-
hampir tidak mahu bertaubat kepada Allah
S.W.T. Apabila mereka tidak mahu bertaubat
maka Allah S.W.T. tidak menyukai mereka
kerana tidak termasuk di kalangan mereka
yangbertaubatdan menyucikandiri (Asfahani,
1999). Menurut Ibn ‘Atiyyah (2002), orang
kafir yang dimaksudkan di dalam ayat ialah
orang kafir hakiki yang menghalalkan riba
serta menyatakan bahawa transaksi jual beli
sama sahaja dengan riba. Walaubagaimana
pun menurut penulis, sama ada orang kafir
atau orang Islam yang memakan riba adalah
termasuk kekufuran serta berdosa perlakuan
tersebut.

Walaupun pengambilan riba tampak zahirnya
seperti bertambah harta, tetapi pada
hakikatnya ianya semakin berkurang (Razi,
2000). Amalan sedekah pula walaupun
tampak berkurang dari sudut zahirnya,
namun hakikatnya semakin bertambah.
Menurut beliau lagi, sekiranya harta
pemakan riba tidak berkurangan sekalipun,
tetapi akibat yang bakal menimpanya nanti
adalah kecelakaan, jauhnya dari sifat adil,

64

hilangnya amanah, menjadi fasiq, keras
hati serta bersikap kasar. Kesemuanya ini
menunjukkan kepada kekurangan nilai moral
pada seseorang. Bagi mereka yang suka
bersedekah pula, para malaikat akan sentiasa
mendoakan agar harta yang disedekahkan
itu digantikan dengan harta lain. Selain itu,
maruah serta statusnya pula menjadi tinggi
di kalangan orang ramai. Golongan fakir
miskin yang menerima sedekahnya pula
akan mendoakan untuknya. Perkataan kufur
dalam ayat ditujukan kepada orang kafir yang
menghalalkan riba manakala perkataan dosa
dalam ayat pula ditujukan kepada orang
Islam yang terlibat dengan riba walaupun
ia beriktikad bahawa riba itu haram. Oleh
yang demikian, ayat ini ditujukan sama ada
kepada orang Islam mahupun orang kafir
yang terlibat dengan riba.

Menurut Sayyid Qutb (1992), bagi mereka
yang tidak mahu melihat hakikat kerugian
terhadap orang yang memakan riba, maka
selama-lamanya mereka tidak mengambil
endah akan hal tersebut kerana dikuasai oleh
hawa nafsu. Tidak syak lagi bahawa mereka
yang menghalalkan riba walaupun mengaku
Muslim, sudah tidak dikira sebagai orang
Islam lagi. Hal ini kerana Islam bukan sahaja
dituturkan di bibir, tetapi merupakan satu
sistem hidup yang lengkap. Sesiapa sahaja
yang mengingkari salah satu bahagian
dari sistem tersebut bermakna ia telah
mengingkari kesemuanya (Sayyid Qutb,
1992). Orang yang memakan riba dikira
sebagai orang yang kufur nikmat, kerana
Allah S.W.T. telah meluaskan rezeki baginya
sehingga melebihi keperluan (‘Abd al-Karim).
Sepatutnya harta yang lebih itu disalurkan
kepada mereka yang lebih memerlukan
menerusi sedekah atau qard. Namun
begitu, si pemakan riba tidak melakukan
amalan tersebut, tetapi menggunakan
kekayaan yang ada padanya untuk mengaut
keuntungan serta menganiaya orang lain
menyebabkan orang yang memerlukan harta
tidak mendapatkan hak mereka dengan cara



yang sepatutnya. Menurut Abu Zahrah, qard
yang diamalkan di kalangan manusia juga
dikira termasuk dalam kategori sedekah,
dan ia merupakan sebaik-baik sedekah
yang mana Allah S.W.T. menyuburkan harta
menerusinya sama ada di dunia mahupun
di hari akhirat. Iman orang yang memakan
riba semakin berkurang walaupun ia tidak
menghalalkan riba itu (Abu Zahrah).

Seterusnya dalam satu lagi ayat yang
terkemudian, Allah S.W.T. berfirman yang
bermaksud,

“Dan jika (penghutang itu) dalam
kesukaran, maka berilah tangguh
sampai dia berkelapangan dan jika
kamu memberi sedekah ( terhadap
hutang) itu, lebih baik bagi kamu, jika
kamu mengetahui.”

(Surah al-Baqarah (2): 280)

Berdasarkan ayat ini, Allah S.W.T. menyuruh
agar pemiutang memberi tangguh kepada
penghutang sekiranya dia menghadapi
kesukaran dalam melunaskannya. Akan
tetapi, jika pemiutang tersebut ingin memberi
sedekah terhadap hutang tersebut, ianya
lebih baik sekiranya dia mengetahui
akan ganjaran yang akan diberikan oleh
Allah S.W.T. kelak. Ayat ini secara tidak
langsung memberi penjelasan mengapa
ganjaran pemberian hutang lebih utama dari
pemberian sedekah. la selari dengan hadis
yang diriwayatkan oleh Anas bin Malik r.a. di
atas. Hutang adalah lebih baik dari sedekah
kerana amalan qgard boleh dilanjutkan
dengan amalan sedekah oleh si pemberinya
kemudian. Sebaliknya, amalan sedekah
tidak boleh dilanjutkan dengan amalan qard
selepas itu. Ini merupakan sebab mengapa
Allah S.W.T. memberi ganjaran pahala yang
lebih terhadap amalan gqard berbanding
sedekah sebagaimana yang diriwayatkan
oleh Anas bin Malik r.a. dalam hadis di atas.

Tangguh bermaksud menanti si penghutang
agar ia berada dalam kelapangan.

65

apabila si penghutang dalam kesusahan
juga maka elok si pemiutang memberikan
sedekah kepada si penghutang. Ini adalah
amalan yang baik (Ibn Qutaybah al-Daynuri,
1999). Namun menurut Tabari (2000),
amalan yang lebih baik ialah si pemiutang
memberikan sedekah terhadap modal yang
diberikan kepada si penghutang tanpa
menunggu ia dalam kesenangan untuk
membayar balik hutang tersebut. Hal ini
turut dipersetujui berdasarkan kepada karya
tafsir Ibn ‘Abbas yang menyatakan bahawa
memberikan sedekah kepada si penghutang
adalah lebih baik berbanding mengambil
semula gard itu atau menunggu pembayaran
gard tersebut dilakukan (Fayruz ‘abadi).
Menurut Abu Mansur al-Maturidi (2005),
ayat ini merupakan dalil akan keharusan
menyedekahkan gard serta menghibahkan
qard (ibra’) tersebut kepada si penghutang.
Ini adalah baik bagi si pemiutang apabila
ia tampak zahir bagi si penghutang dalam
kesusahan. Si pemiutang perlu menanti
sehingga si penghutang mendapatkan
harta bagi membayar balik hutang tersebut
(Wahidi, 1995). Perbuatan sedekah dalam
kes hutang akan diperoleh pahala yang
banyak oleh si pemiutang. Pahalanya adalah
berganda-ganda (Abu al-Su’ud).

Selanjutnya, sedekah yang dimaksudkan
oleh ayat ialah perbuatan si pemiutang
yang sanggup menanti pembayaran qard
oleh si penghutang sehingga ia mendapat
kelapangan harta bagi melunaskan qard
tersebut (Nasafi, 1998). Ini merupakan
sudut pandang lain oleh al-Nasafi yang
berbeza dengan penafsir-penafsir sebelum
ini. Sedekah yang dimaksudkan oleh
beliau ialah sedekah ‘masa penantian
pembayaran qard oleh si penghutang’ yang
merupakan kesanggupan si pemiutang
untuk menanggung risiko kerugian dalam
tempoh tersebut. Tambahan lagi, sedekah
yang disebutkan dalam ayat mengandungi
beberapa maksud untuk diaplikasikan.
Sedekah yang dimaksudkan sama ada



menggugurkan kesemua hutang ke atas si
penghutang yang dalam kesusahan, atau
memberi masa tangguh kepada si penghu-
tang sehingga ia dalam kesenangan. Kedua-
dua perbuatan tersebut adalah dikira sebagai
sedekah (Abu al-Fida’). Beliau dilihat cuba
menggabungkan ulasan bagi penafsir-pe-
nafsir di atas dalam memahami erti sedekah
sebagaimana yang terdapat dalam ayat. Na-
mun begitu menurut Mazhari (1992), zahir
bagi ayat menghendaki bahawa sedekah
yang dimaksudkan ialah qard tersebut di-
hibahkan kesemuanya adalah lebih baik
serta banyak pahalanya berbanding penan-
tian pelunasan hutang tersebut dilakukan. Ini
bermakna, sedekah yang dimaksudkan oleh
ayat ialah penghibahan kesemua qard terse-
but atau sebahagiannya, juga dianggap atau
diambil kira sebagai sedekah juga. Ini tidak
termasuk penantian pelunasan qgard itu.

Di samping itu, terdapat juga satu hadis lain
yang menguatkan lagi hujah dalam menga-
takan bahwa qard ini merupakan salah satu
amalan kebajikan dan menjanjikan ganja-
ran pahala yang lumayan kepada pelaku-
nya. Hadis tersebut diriwayatkan oleh Anas
bin Malik r.a. yang mengatakan bahawa
Rasulullah s.a.w. bersabda, “Pada malam
isra’, aku melihat pada pintu syurga tertulis;
sedekah itu sepuluh kali ganda ganjaran pa-
halanya dan memberi hutang (pinjaman) itu
lapan belas kali ganda ganjaran pahalanya.
Maka aku bertanya; “Ya Jibril! Bagaimana
pinjaman itu lebih baik daripada sedekah?”
Dia menjawab; “Kerana (dalam sedekah) pe-
minta itu meminta sedangkan dia mempun-
yai harta dan orang yang meminta hutang itu
tidak akan meminta hutang kecuali berhajat
sekali.” (Ibn Majah, 1993).

Jika dihayati dengan lebih mendalam, satu
lagi sebab mengapa Allah S.W.T. lebih men-
gutamakan qardberbandingdengan sedekah
ialah untuk tidak menggalakkan pemberian
secara percuma kepada orang yang me-
minta dan menyebabkan mereka menjadi

66

malas untuk berusaha. Sekurang-kurangnya
melalui pemberian hutang, ia merupakan
satu komitmen oleh penghutang dalam usaha
untuk memenuhi sesuatu keperluannya. Jika
dia telah habis berusaha, namun masih tidak
dapat melunasi hutangnya, makaAllah S.W.T.
anjurkan agar pemiutang memberi sedekah
terhadap hutangnya itu dan menjanjikan
balasan yang lebih baik kepada pemiutang
di akhirat kelak. Oleh yang demikian,
sepatutnya orang yang berkemampuan
dan ingin melakukan kebajikan hendaklah
menyediakan sebahagian daripada harta
lebihannya untuk diberi hutang terlebih
dahulu sebelum disedekahkan. Ini adalah
lebih baik berbanding dengan bersedekah
terus sebagaimana yang dianjurkan oleh
Allah S.W.T. berdasarkan sumber-sumber
yang telah dibincangkan di atas.

Dari satu sudut yang tersirat pula, sekiranya
si pemiutang sengaja menyusahkan si
penghutang dengan meminta juga pelunasan
hutang sedangkan ia dalam kesusahan maka
perbuatan ini adalah haram (Abu al-’Abbas,
1999). Oleh yang demikian, menunggu si
penghutang sehingga ia dalam kesenangan
untuk melunaskannya adalah waijib (Qasimi,
1998).  Menurut Sya’rawi (1997) pula,
pahala yang diperoleh menerusi amalan
gard adalah lebih banyak berbanding pahala
amalan sedekah. Hal ini kerana amalan
sedekah itu boleh sahaja dilupakan kerana
sememangnya objektif asal adalah untuk
memberikan sedekah kepada seseorang.
Bagi amalan qard pula, si pemiutang
terikat dengan harta yang diberikan itu
dan ia bakal menanggung risiko sama ada
gard itu dilangsaikan atau tidak. Oleh yang
demikian, ia diberikan pahala berganda
atas kesabarannya dalam memberikan qard
kepada orang yang memerlukan hartanya.

Berdasarkan hujah-hujah di atas, dapatlah
dirumuskan bahawa di antara hikmah Allah
S.W.T. memandang amalan qard itu lebih
mulia daripada amalan sedekah adalah



kerana dalam amalan qard terkandungnya
unsur-unsur sedekah tetapi dalam amalan
sedekah tidak mengandungi unsur-unsur
gard. Dengan lain perkataan, melalui
pemberian hutang seseorang itu boleh
melakukan amalan sedekah tetapi dalam
pemberian  sedekah, mana  mungkin
seseorang itu boleh memberikan hutang.

Konsep Rahn Dan Qard Menurut
Falsafah Wahyu Dalam Islam

Jelas daripada apa yang dibincangkan di
atas menunjukkan konsep wahyu mengenai
rahn adalah berteraskan cagaran untuk
merealisasikan komitmen penerima hutang
dalam menjelaskan hutangnya yang dibuat
melalui akad gard. Dalam muamalat Islam,
mencari keuntungan dunia tidaklah salah
tetapi jika diimbangi dengan mencari
keuntungan akhirat, itu adalah yang terbaik
di sisi Allah S.W.T. sebagaimana firman Allah
S.W.T. yang bermaksud,

“Bahkan kamu memilih kehidupan duniawi.
Sedangkan kehidupan akhirat adalah lebih
baik dan lebih kekal”

(Surah al-Alaa (87) : 16 & 17)
Mengutamakan kehidupan hari akhirat
adalah lebih baik dan lebih kekal berbanding
kehidupan di dunia (Abu Mansur al-Maturidi,
2005). Menurut al-Samarqgandi, beramal
untuk akhirat adalah lebih baik dan kekal
daripada menyibukkan diri dengan urusan
dunia serta perhiasannya kerana kehidupan
di dunia mempunyai beberapa kekurangan
seperti seseorang itu akan ditimpa sakit,
kematian, kefakiran, kehinaan, kehilangan
dan seumpamanya. Kehidupan di hari
akhirat pula tidak mempunyai kekurangan,
bahkan ianya kekal abadi buat selama-
lamanya seperti yang telah disebutkan
tadi. Menurut Ibn Abi Zamanin, hari akhirat
itu kekal dengan berada di dalam syurga.
Nikmat di hari akhirat adalah kekal (Abu
Muhammad, 2008). Menurut Razi (2000),
kebahagian di hari akhirat merangkumi
kebahagian jasmani dan rohani,

67

manakala dunia pula tidak mengandungi
kedua-dua kebahagian tersebut. Selain itu,
kelazatan dunia bercampur aduk dengan
kesusahan dan penderitaan. Kadangkala
seseorangitumerasasenangdan kadangkala
dia merasa susah. Kebahagian di hari
akhirat pula tidak sedemikian. Kebahagian
yang kekal di hari akhirat itu ialah syurga
(Qurtubi, 1964). Seterusnya, ditambah pula
oleh Tha’alabi (1998) dengan menegaskan
bahawa mereka yang mengutamakan dunia
disebabkan mereka hendakkan manfaatyang
segera serta jahil mengenai kelebihan yang
bakal diperoleh di hari akhirat. Sedangkan
kenikmatan di dunia tidak akan setanding
dengan kenikmatan di hari akhirat kerana
kesenangan di dunia begitu cepat hilang dari
mereka yang merasainya (Kawrani Shihab
al-Din, 2007). Selain itu, mengutamakan
dunia berbanding hari akhirat merupakan
ibu kepada segala kejahatan (Sa’di, 2000).

Apa yang penting boleh dirumuskan daripada
perbincangan di atas ialah bahawa Islam
sebagai satu agama yang sempurna telah
mengkhususkan akad-akad dalam muamalat
Islam bagi kesempurnaan hidup umatnya
agar seimbang dalam semua hal tidak seperti
muamalat konvensional. = Bagaimanapun,
pada hari ini umat Islam seakan-akan hendak
mencampur-adukkan pengkhususan yang
telah dibuat ini besar kemungkinan untuk
mencapai matlamat keduniaan daripada
segi pulangan dan imbalan ke atas apa
yang telah mereka usahakan di dunia ini.
Jadi, bagaimanakah masyarakat khususnya
orang-orang yang bukan Islam dapat melihat
kelainan falsafah hidup di antara Islam dan
bukan Islam yang seterusnya membawa
kepada kecantikkan pelaksanaan Islam
yang berbeza dengan pendekatan yang
telah mereka amalkan selama ini. Lebih
malang lagi, ia menjadi semakin mustahil
dicapai jika orang Islam sendiri pun tidak
yakin dengan perkara tersebut sebagaimana
dibincangkan dalam teori dan falsafah
pengajian Islam yang telah mereka pelajari.



Kemungkinan penyumbang kepada amalan
umat Islam di akhir-akhir ini adalah kerana
mereka terikut-ikut dengan budaya muamalat
konvensional yang lebih mengutamakan
pulangan usaha serta keuntungan material
yang Dbersifat keduniaan semata-mata
sebagai ganjaran terhadap apa yang
telah mereka usahakan. Oleh itu, ia telah
mengalihkan prinsip dan falsafah Islam
dalam wahyu khususnya terhadap persoalan
gadaian dan hutang Islam pada masa kini.
Oleh itu, prestasi pun diukur atau disukat
mengikut acuan berkenaan. Ekoran daripada
hal tersebut, penilaian sesebuah institusi
ekonomi Islam pun mesti diukur dengan
kayu pengukur konvensional iaitu berapa
keuntungan yang boleh dijanakan dan
berapa jumlah aset yang telah dikumpulkan?
Dengan kaedah demikian, barulah
operasi dan aktivitinya dianggap cekap
dan berkesan. Ini amat menyimpang dari
falsafah ekonomi Islam yang menekankan
kepada keredaan Allah sebagai punca
kecekapan dan keberkesanan. Islam tidak
mentakrifkan keuntungan itu hanya dengan
keuntungan dunia semata-mata tetapi
juga dengan keuntungan akhirat. Aset
terkumpul pula tidak semestinya hanya
yang terkumpul di dunia sahaja tetapi juga
segala aset yang terkumpul di akhirat. Oleh
itu, sesebuah institusi ekonomi Islam perlu
mengimbangi kedua-dua perkara tersebut
iaitu keuntungan dunia dan keuntungan
akhirat.  Falsafah ekonomi Islam telah
menyediakan landasan yang jelas untuk
itu yang dengan membahagikan sektor-
sektor tersebut kepada dunia dan akhirat
melalui pengenalannya terhadap sektor
tijari dan ijtima’. Namun sayangnya,
umat Islam masa kini seolah-olah terlupa
akan objektif dan sasaran tersebut.

Pragmatik Rahn Dalam Situasi Semasa
Pada Masa Kini

Setelah perbahasan mengenaigadaian (rahn)
Islam dalam melengkapkan amalan hutang

68

(qard) Islam dibincangkan secara terperinci
mengikut konsep falsafah Islam yang
bertunjangkan al-Quran dan hadis agar
dapat dipraktikkan dalam dunia Islam pada
masa kini, namun persoalan yang akan
timbul seterusnya adalah apakah hal ini
satu perkara yang terlampau idealistik atau
sesuatu yang boleh direalisasikan secara
pragmatik untuk dilaksanakan dalam konteks
dunia Islam yang bercorak mementingkan
nilai material sekarang?.

Secara umumnya, ia tidaklah mustahil
dengan syarat institusi-institusi Islam yang
mempunyai danalebihan boleh menyumbang
ke arah kejayaan program berteraskan
dua akad itima‘% ini. Perlaksanaannya
boleh dilihat dari dua kaedah yang akan
dicadangkan ini. Kaedah pertama adalah
melalui institusi-institusi  korporat Islam
yang telah maju dengan kekayaan dan
keuntungannya daripada aspek materialnya,
boleh menyumbang jika niat institusi-
institusi ini juga adalah untuk mengimbangi
amalan operasi institusi-institusinya
dengan keuntungan di akhirat pula. Melalui
kaedah ini sebahagian asetnya yang
membiak melalui jalan tijari daripada aktiviti
komersialnya dapat digunakan bagi tujuan
pelaburan dalam sektor jjtima‘i ini. Oleh yang
demikian, tidak timbul masalah dana yang
percuma dalam menguruskan operasi, kos
pentadbiran dan modal permulaan dalam
mewujudkan program berteraskan dua akad
ijjtima‘i ini agar ianya dapat berbakti kepada
masyarakat setempat. Berlainan halnya
dengan institusi-institusi bercorak komersial
yang kini sedang menawarkan program
yang bercorak sedemikian. Ini adalah kerana
dana yang diwujudkan olehnya tidaklah
percuma kerana modalnya dijana daripada
modal para pelabur. Oleh itu, terpaksalah
institusi-institusi komersial ini mengenakan
kos tambahan kepada masyarakat yang
berhajat kepada akad sedemikian kerana
mengharapkan pulangan material untuk
menampung ganjaran kepada para pelabur



serta menambahkan
Sebaliknya,

dan Kkos operasi
lagi modal pusingan.
dalam melanjutkan lagi perbincangan
ini, jika institusi-institusi korporat Islam
ini menubuhkan satu entiti berasingan
dengan dananya disumbangkan daripada
sebahagian rezab keuntungan melalui
aktiviti  komersialnya, keperluan untuk
mencapai pulangan material dari program
ini tidaklah suatu hal yang terdesak. Di
samping itu, ia dapat meningkatkan lagi roh
Islam bagi pengusaha-pengusaha institusi
berkenaan dari segi kerahmatan, keberkatan
dan perlindungan Allah S.\W.T. Secara tidak
langsung, merealisasikan  konsep rahn
sebagaitidaklebih darisatukomitmenjaminan
dalam pembayaran qard sebagaimana
yang disarankan dalam falsafah ekonomi
Islam yang bertunjangkan al-Quran dan
hadis ini dapat dicapai dengan sendirinya.

Selain daripada itu, kaedah kedua pula
adalah dicadangkan dipelopori oleh institusi-
institusi awam Islam seperti baitulmal-
baitulmal yang terdapat di negeri-negeri
di Malaysia ini. Lebihan pendapatan
terkumpul dari kumpulan wang baitulmal
di beberapa negeri terpilih di Malaysia
menunjukkan satu lebihan yang mencecah
berjuta ringgit. Jadual 1 menunjukkan
lebihan tersebut yang jumlahnya berkisar di
antara 3 juta ringgit hingga 94 juta ringgit di
antara tahun kewangan 2012 hingga 2014.

Berdasarkan jumlah yang besar ini,
diharapkan baitulmal-baitulmal tersebut
dapat menggunakan sebahagian baki

lebihan ini untuk program membudayakan
konsep rahn dan qard dalam falsafah
ekonomi Islam ini yang berpaksikan kepada
semangat roh al-Quran dan hadis. Tambahan
lagi, dana yang terkumpul pada institusi ini
bukanlah satu bentuk komitmen terdesak
dalam penjanaan hasil untuk memenubhi
tuntutan para pelabur kerana ia adalah satu
bentuk dana amanah yang dihasilkan oleh
umat Islam dan patut dibelanjakan kembali
untuk manfaat umat Islam secara umumnya.
Walaupun lebihan tersebut perlu digunakan
oleh institusi ini dalam membaiyai kos-kos
pengurusan dan Kkeperluan pengendalian
yang lain pada masa akan datang, akan
tetapi jika sebahagian sahaja diambil untuk
diperuntukan kepada program yang disebut
itu, maka amat besarlah jasa institusi ini
dalam memperhidupkan kembali falsafah
tersebut yang telah ditelan arus permodenan
melalui usaha-usaha falsafah kapitalis yang
telah menyerap masuk ke dalam pemikiran
umat Islam di seluruh dunia ini amnya dan
di negara Malaysia ini khususnya. Oleh itu,
komitmen baitulmal, begitu juga dengan
syarikat-syarikat korporat Islam adalah
diharapkan dapat membawa kepada
perubahan pemikiran dalam merealisasikan
falsafah ekonomi Islam melalui konsep rahn
dan qard.

Jadual 1 : Lebihan Pendapatan Terkumpul Kumpulan Wang Baitulmal Bagi
Baitulmal-Baitulmal Terpilih Di Malaysia

LEBIHAN PENDAPATAN TERKUMPUL KUMPULAN
WANG BAITULMAL
2012 2013 2014

Perlis _ 3,545,840 7,253,387
Kedah _ 41,776,481 | 40,704,192
Pulau Pinang _ 67,946,381 | 85,473,981

Perak 14,300,599 | 16,352,322 B
Sarawak _ 85,789,475 | 94,831,076

(Sumber: Laporan Ketua Audit Negera Malaysia) Tahun 2013 dan 2014

69



Rumusan

Falsafah Islam dari ekonomi
menggalakkan umatnya melakukan
kebajikan. Bagaimanapun, kebajikan dalam
Islam tidak semestinya hanya memberikan
sesuatu secara percuma kepada seseorang
seperti menderma, bersedekah, berwakaf
atau sebarang bentuk pemberian lain
malahan pemberian sementara yang bersifat
menuntut semula pemberian tersebut kelak
seperti memberi hutang (qard) juga dikatakan
salah satu bentuk kebajikan. Tambahan lagi,
ia merupakan satu kebajikan dalam Islam,
malahan lebih utama daripada memberi
sedekah. Hal ini berdasarkan kepada
beberapa hadis yang telah diutarakan.
Cuma ia hendaklah diberikan secara ikhlas
tanpa mengharapkan sebarang balasan
tambahan atau keuntungan sewaktu
menuntutnya kelak. Jika diharapkan balasan
atau keuntungan, ia adalah riba yang jelas
diharamkan oleh Islam.

segi

Sementara itu, rahn atau gadaian Islam
hanyalah satu medium untuk merealisasikan
akad qard tersebut ketika penerima tidak
dapat mengadakan sebarang saksi dan
penulis akad tersebut yang menyebabkan
pemberinya kurang yakin dengan
kesungguhan penerima untuk membayar
balik kelak. Dengan demikian, ia bukanlah
sebagai satu kaedah untuk mendapatkan
keuntungan secara tidak langsung melalui
upah yang didapati hasil dari penjagaan
barang gadaian tersebut. Ini disebabkan akad
gard adalah bertujuan untuk meningkatkan
amalan kebajikan dan jauh sekali bertujuan
untuk mencari keuntungan dunia yang jelas
walaupun tidak dinafikan akan keuntungan
bercorak akhirat. Di samping itu, terdapat
juga keuntungan dunia yang bersifat tidak
nampak secara kasar dengan penglihatan

biasa seperti kemakmuran, keberkatan,
kerahmatan dan sebagainya.
Bagi merealisasikan gard ini dalam

70

Islam, setiap individu atau organisasi muslim

yang mempunyai pendapatan lebihan
perlulah  menyumbangkan  sebahagian
daripada lebihan pendapatannya untuk

tujuan tersebut. Tambahan lagi, ia merupakan
sebagai tanggungjawab sosial dalam Islam.
Falsafah konvensional hanya memahami
konsep tanggungjawab sosial ini dalam ruang
lingkup mereka yang terhad. Sebaliknya,
falsafah Islam lebih dalam menilainya
sehingga ke tahap tanggungjawab sebagai
pengganti atau khalifah Allah S.W.T. di dunia
ini. Kaedah dalam mewujudkan peruntukan
untuk qard ini adalah sama sebagaimana
peruntukan bagi kebajikan menderma
iaitu mereka hendaklah juga menyediakan
peruntukan tersebut daripada sebahagian
lebihan pendapatan mereka dalam usaha
untuk membuat kebajikan.

Tambahan lagi, menurut falsafah pengurusan
Islam, tanggungjawab sosial dalam Islam
tidaklah sekadar hanya tanggungjawab
sosial sahaja sebagaimana yang difahami
dalam falsafah bukan Islam. Bahkan, ianya
adalah lebih dari itu iaitu ia juga merupakan
satu pelaburan yang tidak nampak iaitu
pelaburan jangka panjang di akhirat kelak.

Selain daripada itu, adalah diharapkan
agar para penyelidik yang berminat dalam
isu ini dapat mengkaji dengan lebih
mendalam mengenai kemungkinan hal
ini untuk diamalkan dengan jayanya oleh
institusi-institusi pembiayaan awam Islam
khususnya di baitulmal-baitulmal tempatan.
Kajian yang dicadangkan adalah dari aspek
pelaksanaannya yang membabitkan soal
perundangan, gelagat pengguna dan etika
Islam terhadap semua umat Islam yang
berkepentingan berhubungnya terutama
etika para pengguna skim ini bagi menjamin
kelestarian skim ini secara berterusan agar
tidak dimanipulasikan oleh pihak-pihak yang
suka mengambil kesempatan.

Akhir sekali, jika wujud keikhlasan yang tinggi



di kalangan masyarakat Islam dewasa ini
dalam merealisasikan konsep rahn dan qard
ini mengikut roh Islam yang sebenarnya,
adalah diyakini bahawa kecemerlangan
tamadun Islam dari segi ekonomi dalam
mengimbangi di antara golongan kaya dan
miskin akan tersinar sebagaimana yang
telah dikecapi oleh umat Islam pada zaman
pemerintahan Umar Abdul Aziz pada suatu
ketika dahulu.

Rujukan

‘Abd al-Karim, Y. al-Khatib. (t.t.).
al-Tafsir al-Qur’ani Li al-Qur’an.
Kaherah: Dar al-Fikr al-’Arabi.

Abdul Rahman, R., & Mohammad Akhir,
Y. (2001). Mu’amalat : Teras
Pembangunan Sosio-ekonomi.
Semenyih: Synergymate Sdn. Bhd.

Abu al-’Abbas, A. b.-M.-H. (1999). al-Bahr
al-Madid Fi Tafsir al-Qur’an
al-Majid. Kaherah: al-Duktur Hasan
‘Abbas Zaki.

Abu al-Fida’, I. H.-I.-H.-K.-M. (t.t.). Ruh al-
Bayan. Beirut: Dar al-Fikr.

Abu al-Mazfar, M. b.-J.-M.-S.-T. (1997). Taf
sir al-Qur’an. Riyadh: Dar al-Watan.

Abu al-Su’ud, a.-". M. (n.d.). Tafsir Abi al-
Su’ud Irshad al-’Agl al-Salim lla
Mazaya al-Kitab al-Karim. Beirut :
Dar Ihya’ al-Turath al-’Arabi.

Abu Ishaq al-Tha’labi, A. b. (2002). al-Kashf
Wa al-Bayan ‘An Tafsir al-Qur’an.
Beirut: Dar Ihya’ al-Turath al-’Arabi.

Abu Mansur al-Maturidi, M. b. (2005). Tafsir
al-Maturidi. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘limiyyah.

Abu Muhammad, M. b.-Q. (2008). al-Hi-
dayah lla Bulugh al-Nihayah Fi ‘llm
Ma’ani al-Qur’an Wa Tafsiruh Wa

Ahkamuh Wa Jumal Min Funun ‘Ulumih .
al-Sharigah: Majmu’ah Buhuth al-
Kitab Wa al-Sunnah.

Abu Zahrah, M. B. (t.t.). Zahrah al-Tafasir.
Dar al-Fikr al-‘Arabi.

‘Ali, M. b., & Tabari, A. a.-H. (1985). Ahkam

71

al-Qur’an. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘llmiyyah.

Asfahani, A. a.-Q.-H.-R. al- (1999). Tafsir
al-Raghib al-Asfahani. Tanta: Kul
liyyah al-Adab.

Fayruz ‘abadi, M. a.-D. al- (t.t.). Tan
wir al-Migbas Min Tafsir Ibn ‘Abbas.
Lubnan: Dar al-Kutub al-’limiyyah.

Hailani, M. T. (1991). Sistem Ekonomi Islam
Dan Dasar Belanjawan.

Petaling Jaya: Al-Rahmaniah.

Ibn Abi Zamanin, A. ‘.-M. (2002). Tafsir
al-Qur’an al-’Aziz. Kaherah: al-
Faruq al-Hadithah.

Ibn ‘Abidin, M. A. (1979). Hasyiyah Radd
al-Mukhtar ‘ala al-Durr al-Mukhtar.
Beirut: Dar al-Fikr.

Ibn ‘Arafah, M. b.-W.-T. (1986). Tafsir al-
Imam Ibn ‘Arafah. Tunis: Markaz
al-Buhuth Bi al-Kulliyyah al-Zaytuni
yyah.

Ibn ‘Atiyyah, A. M.-H.-R. (2002). al-Muharrar
al-Wajiz Fi Tafsir al-Kitab al-’Aziz.
Beirut: Dar al-Kutub al-’limiyyah.

Ibn Battal, A. H.-M. (2003). Syarh Sahih al-
Bukhari Li Ibn al-Battal. Riyadh:
Maktabah al-Rushd.

Ibn Hajar al-'Asqalani, A. b. (t.t.). Fath al-
Bari Syarh Sahih al-Bukhari. Beirut:
Dar al-Ma’rifah.

Ibn Majah, A. ‘. (1993). Sunan Ibn Majah
(H. Abdullah Shonhaiji, Pertj.). Se
marang: CV. Asy Syifa’.

Ibn Qutaybah al-Daynuri, A. M.

(1999). Ta’'wil Mukhtalaf al-Hadith.
al-Maktab al-Islami.

Jassas, A. b.-R. al- (1985). Ahkam al-
Qur’an. Beirut: Dar lhya’ al-Turath
al-’Arabi.

Kawrani Shihab al-Din, A. b. al- (2007).
Ghayah al-Amani Fi Tafsir al-Kalam
al-Rabbani. Turkiya: Kulliyyah al-

‘Ulum al-ljtima’iyyah Jami’ah Saqriya.

Mahsin, M. (1984). Undang-Undang Per
dagangan Dalam Islam. Kuala
Lumpur : Alharamian Sdn. Bhd.

Mala al-Harwi, ‘. b.-H.-D. al- (2002). Mirgah



al-Mafatih. Beirut: Dar al-Fikr.

Mawardi, A. a.-H. al- (t.t.). Tafsir al-Mawardi.
Beirut: Dar al-Kutub al-'llmiyyah.

Mazhari, M. T. al- (1992). al-Tafsir al-

Mazhari. al-Bakistan: Maktabah al-Rushdi
yyah.

Muhammad ‘Abd al-Hadi, et. al. (t.t.). Hasyi
yah al-Sindi ‘Ala Sunan Ibn Majah.
Beirut: Dar al-Jayl.

Muhammad Tahir al-Tunisi, M. b.-T. (1984).
al-Tahrir Wa al-Tanwir. Tunis: al-Dar
al-Tunisiyyah Li al-Nashr.

Muslim, H. a.-Q.-N. (1997). Sahih Muslim
(Ma’'mur Daud, Pentj.). Klang :
Klang Book Store.

Nasafi, A. a.-B.-D. al- (1998). Tafsir al-Nasa
fi. Beirut: Dar al-Kalim al-Tayyib.

Nizam al-Din, a.-H. b.-Q. al- (1996).
Ghara’ib al-Qur'an Wa Ragha’ib
al-Furqgan. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘llmiyyah.

Qasimi, M. J.-D.-H. al- (1998). Mahasin
al-Ta’wil. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘llmiyyah.

Qurtubi, A. *. al- (1964). al-Jami’ Li Ahkam
al-Quran. Kaherah: Dar al-Kutub
al-Misriyyah.

Razi, A. ‘.-H. al- (2000). Mafatih al-Ghayb.
Beirut: Dar Ihya’ al-Turath al-’Arabi.

Sa'di, ‘. a.-R. al- (2000). Taysir al-Karim al-
Rahman Fi Tafsir Kalam al-Manan.
Beirut: Mu'assasah al-Risalah.

Samarqgandi, A. a.-L. al- (t.t.). Bahr al-'Ulum.

Sayyid Qutb, I. H.-S. (1992). Fi Zilal al-
Qur’an. Kaherah: Dar al-Shurug.

Surtahman, K., & Sanep, A. (2010). Ekono
mi Islam : Dasar & Amalan (Ed
Kedua). Kuala Lumpur: Dewan
Bahasa & Pustaka.

Sya’rawi, M. M. al- (1997). Tafsir al-

Sha’rawi. Matabi’ Akhbar al-Yawn.

Syawkani, M. b. al- (1993). Nayl al-Awtar.
al-Mansurah: Dar al-Hadith.

Tabari, M. b.-A. al- (2000). Jami’ al-Bayan
Fi Ta’wil al-Qur’an. Beirut:
Mu’assasah al-Risalah.

72

Tha’alabi, A. Z.-R. al- (1998). al-Jawahir
al-Hisan Fi Tafsir al-Qur’an. Beirut:
Dar lhya’ al-Turath al-’Arabi.

Wahidi, A. a.-H. al- (1995). al-Wajiz Fi Tafsir
al-Kitab al-’Aziz. Beirut: Dar al-
Qalam.

Zamakhshari, A. Q. al- (1987). al-Kashshaf
‘An Haqa’iq Ghawamid al-Tanzil.
Beirut: Dar al-Kutub al-’Arabi.

Zuhayli, W. al- (2004). al-Figh al-Islami wa
Adillatuh. Damsyik: Dar al-Fikr.





