JURNAL SULTAN ALAUDDIN SULAIMAN SHAH
SPECIAL ISSUE (2019) e 5S1): 2289 8042

Akidah dan Keutamaannya dalam Pembangunan Personaliti Usahawan
Islam

Aqgeedah and Its Priorities in Development Islamic Entrepreneur’s
Personality

Solahuddin Abdul Hamid?

ABSTRAK

Manusia adalah makhluk dualistik yang memikul tanggungjawab besar sebagai hamba dan
khalifah Allah S.W.T untuk mengimbangi kehidupan mereka supaya tidak terjerumus ke dalam
asetisisme mutlak atau materialisme sepenuhnya. Dalam memenuhi dualistik peranan tersebut,
kegiatan ekonomi adalah sebahagian daripada faktor pendorong bagi mewujudkan
kesempurnaan pencapaiannya. Tanpa kekuatan ekonomi juga, umat Islam akan pincang dan
terpinggir daripada arus pembangunan semasa. Justeru, terdapat pelbagai galakan yang kuat
supaya mereka mengeksploitasi pelbagai sumber sebagai mekanisma membasmi kemiskinan
dan meningkatkan pendapatan serta kekayaan. Dalam hal ini, kewujudan personaliti
usahawan dengan peranannya yang bersifat holistik adalah sangat dominan serta signifikan
bagi mencetuskan transformasi sosial seseorang individu, masyarakat dan negara. Namun,
apabila pembangunan usahawan dalam sistem ekonomi yang membawa kepada lahirnya
golongan manusia yang derhaka kepada Allah S.W.T, maka status mereka sebagai hamba dan
khalifah Allah SW.T akan bertukar menjadi hamba kepada pembangunan. Artikel ini
memfokuskan perbincangan kepada keperluan akidah sebagai asas dalam membangunkan
personaliti usahawan Islam yang berkompetensi. Elemen spiritual ini diyakini berkeupayaan
untuk bertindak sebagai faktor pemangkin kepada pembangunan aktiviti keusahawanan yang
sentiasa berdepan dengan risiko serta asas kepada ketahanan sosio-ekonomi masyarakat
sejagat.

Kata kunci: Akidah, pembangunan personaliti, usahawan Islam.

ABSTRACT
Human is a creature of the dualistic responsibility as a servant of God and inheritors S.W.T to
balance their lives so as not to fall into absolute asetisisme or fully materialism. In meeting the
dualistic role, economic activity is part of the driving force to realize the perfection of its
achievement. Without economic strength, Muslims will be lame and outdated from current
development flows. Hence, there are many strong incentives for them to exploit various sources
as a mechanism to eradicate poverty and increase income and wealth. In this case, the existence
of entrepreneurial personality with its holistic role is very dominant and significant to
triggering the social transformation of an individual, society and country. However, when the
development of entrepreneurs in the economic system that leads to the birth of the rebellious
human beings to God S.W.T, their status as slaves and the Caliph of Allah SW.T will be
transformed into slavery to development. This article focuses on discussing the needs of the
ageedah as a basis for developing a competent Muslim entrepreneur personality. These

! pensyarah Kanan, Pusat Pengajian Bahasa, Tamadun dan Falsafah, Kolej Sastera dan Sains Universiti Utara
Malaysia. solah@uum.edu.my.

332



JURNAL SULTAN ALAUDDIN SULAIMAN SHAH
SPECIAL ISSUE (2019) e 5S1): 2289 8042

spiritual elements are believed to be capable of acting as a catalyst to the development of
entrepreneurial activities that are always faced with the risks and fundamentals of the socio-
economic resilience of the universal society

Keywords: Ageedah, personality development, Islamic entrepreneurs

Pendahuluan

Terminologi akidah adalah berasal daripada bahasa Arab dan telah disebut sebanyak tujuh kali
dalam al-Quran. Dari segi bahasa, ia berakar umbi daripada kata dasar ‘agada’ (23=) yang
bererti simpulan atau ikatan yang kuat dan teguh atau sesuatu yang telah menjadi teguh dan
mantap. Ibn Faris (1971), merujuk akidah dengan maksud kepercayaan yang kuat dan kukuh.
Ibn Manzur (1996) menyatakan akidah bermaksud mengikat, menguasai, perjanjian, pegangan,
menambat dan kukuh. la merujuk kepada sesuatu yang telah tersimpul atau terikat serta sesuatu
yang yang telah teguh dan kukuh.

Manakala dari sudut istilah, Abu Bakr Jabir al-Jaza'iri (t.t.), mendefinisikan akidah
sebagai gugusan penyataan benar yang dapat diterima secara mudah oleh akal manusia
berdasarkan sumber wahyu. Secara fitrahnya, ia mudah diterima oleh manusia jika hati
sanubari mereka mudah untuk menetapkan secara pasti tentang kewujudan dan kesahihan apa
yang dipercayainya. Ibn Manzur (1996) menyatakan akidah merupakan sesuatu yang pasti dari
segi kebenarannya, bukannya yang batil. Bagi Sayyid al-Sabiq (t.t.) selain kepercayaan dan
keyakinan yang cukup pasti terhadap sesuatu tanpa sebarang keraguan, akidah atau iman
merupakan mekanisma pendidikan yang paling unggul kerana ia berkeupayaan menghasilkan
kuasa yang kuat dalam hati dan jiwa manusia. Manakala Abdul Rahman Habannakah (2002)
menyatakan bahawa akidah adalah sampainya perasaan kepada sesuatu, sehingga mampu
menggerakkan hati Kita serta mengarahkan gerak tingkah laku Kita.

Menyedarikan luasnya isu yang dibincangkan ini serta keterbatasan pada sisi
perbincangan, maka hasil penulisan ini bukanlah jawapan terakhir terhadap isu yang
dibincangkan, tetapi ia merupakan satu langkah yang awal ke arah tujuan akhir yang akan
dicapai. Ini kerana, akidah merupakan satu asas yang berkeupayaan sebagai dasar untuk
membentuk suatu teori yang kuat dan menyakinkan serta dapat diaplikasikan dalam setiap
situasi ketika ini ataupun pada masa akan datang.

Ulasan Karya

Akidah, tauhid atau dikenali juga sebagai iman merupakan awal dakwah Islam manakala fungsi
manusia yang asas ialah beribadat kepada Penciptanya yang Maha Esa. Al-Quran menjelaskan
akidah tidak sekadar fahaman, idea yang hanya bersifat konseptual atau asas yang membezakan
antara Mukmin dan kafir semata-mata (surah al-Zumar (39): 38). Malahan, selain
mengandungi deklarasi pembebasan manusia dari segala bentuk pengabdian sesama makhluk,
ungkapan kalimah syahadah sebagai motif tingkah laku manusia (Shafiq Falah Alawneh, 2009)
juga menuntut komitmen manusia untuk melaksanakan pelbagai taklif secara bersungguh-
sungguh sama ada dalam bentuk hubungan menegak mahupun hubungan melintang sehingga
tidak wujud dualisme seperti beribadat kerana Allah S.W.T, tetapi bekerja kerana yang lain.
Sebagai agama yang syumul Islam juga mengemukakan mekanisma pencapaian
kesempurnaan manusia di dunia ini selari dengan fitrah mereka. Islam tidak menindas
keperluan jasmani; tidak menjanjikan rangkaian kelahiran yang terus-menerus terhadap
kemajuan yang lebih tinggi; tidak menyeru ke arah kesempurnaan dan perlindungan melalui

333



JURNAL SULTAN ALAUDDIN SULAIMAN SHAH
SPECIAL ISSUE (2019) e 5S1): 2289 8042

pemusnahan antara hubungan individu dan emosi dengan dunia. Sebaliknya, Islam menjamin
bahawa manusia dapat mencapai tahap kesempurnaan dalam kehidupannya dengan
menguruskan segala kemungkinan yang ada (Muhammad Asad, 1947). Abi Sa‘id
meriwayatkan bahawa Rasulullah S.A.W telah bersabda yang bermaksud:

Seseorang peniaga yang jujur dan amanah akan bersama nabi-nabi, para
siddigin dan para syuhada’ (al-Tirmidhi).

Hadith tersebut meletakkan peniaga atau usahawan pada tahap yang tertinggi, iaitu
mendapat kedudukan bersama para nabi, siddigin dan syuhada’ di akhirat kelak. Rafiq Yunus
al-Misri (2007) menjelaskan, untuk mencapai tahap ini (benar dan amanah) adalah sukar
memandangkan aktiviti perniagaan mudah bercampur dengan pembohongan, penipuan dan
pelbagai elemen negatif lain. Justeru, apabila mereka berjaya melepasi pelbagai elemen-elemen
negatif tersebut untuk menjadi usahawan yang bersifat benar, amanah dan ikhlas, maka
martabat mereka turut terangkat untuk bersama para nabi, siddigin, syuhada’ dan salihin.

Bagi menjelaskan situasi ini, al-Qaradhawi (2001) mengemukakan kisah Ibrahim al-
Nakha’i, iaitu seorang imam pada zaman tabi’in pernah ditanya tentang pilihannya antara
seorang peniaga yang jujur atau seorang ahli ibadah yang menghabiskan masanya untuk
beribadah. Beliau memilih peniaga yang jujur dengan alasan mereka sentiasa berada dalam
keadaan berjihad. Peniaga berjihad melawan godaan syaitan ketika menentukan timbangan
serta sukatan pada setiap pembelian dan penjualan.

Justeru, ibadah yang terhasil daripada manifetasi akidah yang jelas masih belum
mencukupi dengan hanya menunaikan solat, berpuasa, mengeluarkan zakat dan mengerjakan
ibadat haji sahaja. Sebaliknya, keyakinan dan pemahaman akidah tersebut juga perlu
diterjemahkan dalam semua aspek kehidupan merangkumi penerokaan terhadap alam semesta,
kajian saintifik, bekerja, menjalankan perniagaan, belajar, menjalankan aktiviti harian seperti
makan, minum, tidur, bersukan dan sebagainya. Segala pemikiran dan tingkah laku tersebut
diklasifikasi sebagai ibadat selagi ia bertujuan mendapatkan keredaan Allah S.W.T. Syariat
Islam juga menghapuskan semua perbezaan kelas antara manusia (surah al-Hujurat (49):13)
dan menganggap amal sebagai kewajipan yang harus dilaksanakan oleh setiap orang sesuai
dengan kemampuan dirinya (surah (94): 7 dan (9):105).

Islam memerintahkan umatnya supaya berusaha mencari rezeki (surah al-Mulk:15) dan
menjamin rezeki untuk hamba-Nya (surah Hud: 6). Berdasarkan surah 62:10, 19:93 dan 67:15,
kerja adalah suatu kewajipan (faridhah) di mana setiap orang yang waras dan sihat tubuh badan
akan diminta pertanggungjawab dengannya. Ismail Raji al-Farugi (1979) menjelaskan, Islam
adalah agama aksi (a religion of actions). Justeru, kegiatan ekonomi, memenuhi dunia, ruang
dan waktu dengan nilai-nilai bukan hanya penting bagi agama tetapi ia adalah kepentingan
agama. Manusia menurut Islam tidak disuruh untuk berdiam diri sahaja tanpa berbuat apa-apa
tetapi diperintahkan mengubah masa depannya (Muhammad al-Buraey,1985).

Islam tidak akan sempurna kecuali disebarkan dimensi dunia dan akhiratnya secara
bersama kerana Islam tidak meninggalkan sesuatu pun daripada urusan akhirat dan tidak
membiarkan urusan dunia kecuali meletakkannya asas-asas dan prinsip (‘Abd al-Hafiz Faraghli
‘Ali al-Qarni, 1987). Garis panduan untuk berjaya dalam aktiviti keusahawahanan mungkin
tidak akan ditemui secara jelas dalam buku-buku asas agama sepertimana ditemui dalam al-
Quran dan Hadith. Tetapi tidak terdapat kenyataan dan doktrin dalam kedua-dua sumber primer
tersebut yang menghalang kelancaran operasi perniagaan. Sebaliknya terdapat pelbagai
dorongan dan galakan yang dikemukakan beserta dengan pelbagai sistem dan kontrak yang
membantu untuk membangunkan aktiviti komersil dan berisiko ini.

334



JURNAL SULTAN ALAUDDIN SULAIMAN SHAH
SPECIAL ISSUE (2019) e 5S1): 2289 8042

Metodologi

Perbincangan dalam artikel ini adalah bagi mengenal pasti sama ada akidah Islam mempunyai
garis panduan yang menyokong ke arah pembangunan keusahawanan. Selain itu, ia juga
sebagai penilaian sama ada fahaman Islam boleh diaplikasikan dalam aktiviti komersil dan
berisiko ini. Huraian persoalan teoretikal gagasan tersebut adalah berasaskan piawaian yang
telah ditetapkan oleh al-Quran dan hadith serta pandangan para intelektual Islam supaya
kerangka pemikiran dan perbincangan yang terhasil adalah selari dengan tasawwur Islam.

Analisis dan Perbincangan

Islam memiliki satu sistem keyakinan dan syariat yang dapat membentuk dan mengawal
kehidupan masyarakat dengan sempurna. Keistimewaan syariat Islam ialah kerana bersifat
universal, sempurna dan menyeluruh. Islam datang bukan hanya untuk sementara waktu, tetapi
datang untuk segala zaman dan segala musim hingga berakhirnya bumi dan segala makhluk
yang wujud. Hukum yang terdapat dalam syariat Islam boleh diklasifikasikan kepada dua
komponen utama. Pertama, berkaitan dengan masalah akhirat (agama) ang merangkumi akidah
dan ibadah. Kedua, berkaitan dengan masalah negara, masyarakat, hubungan antara orang
seorang, masyarakat dengan masyarakat dan sebagainya iaitu meliputi masalah muamalah,
hukum, personal, undang-undang, pemerintahan dan sebagainya. Kedua-dua komponen
tersebut merupakan satu kesatuan yang tidak dapat dipisahkan atau dibeza-bezakan kerana
manusia diperintahkan supaya mencari kebahagiaan di dunia dan akhirat (Surah al-Qashash
28:77).

Muhammad Farug al-Nabhan (1986) yang mengatakan bahawa pembangunan ekonomi
dalam Islam didominasi oleh tiga faktor utama, iaitu akidah, Syariat dan akhlak. Al-Quran telah
menetapkan bahawa akidah tidak sekadar pemahaman, malah meliputi kehidupan seharian
manusia secara keseluruhannya (surah Hud: 61). Tiada seruan penolakan atau pengabaian
terhadap kehidupan dunia sebaliknya wujud sintesis yang indah antara kehidupan dunia dan
akhirat. Buktinya, terdapat pengulangan kombinasi seruan ke arah iman dengan amal soleh
sebanyak 70 kali di dalam al-Qur’an. Amal soleh dalam konotasi yang lebih luas merangkumi
kebaikan tingkah laku individu dan masyarakat untuk kehidupan di dunia dan akhirat.
Rasulullah S.A.W sendiri mengajar umatnya supaya sentiasa berusaha dan berdoa memohon
perlindungan Allah S.W.T daripada kemiskinan. Masalah kemiskinan bukan sahaja merbahaya
kepada diri dan pemikiran manusia, malah turut melibatkan akidah, institusi keluarga serta
menggugat kestabilan masyarakat. Allah S.W.T telah mengingatkan dalam al-Quran bahawa
ketakwaan akan membangunkan ekonomi dan memudahkan rezeki (surah al-A‘raf (7):96),
untuk semua manusia, manakala tamadun kebendaan yang terpisah daripada akidah akan
menjurus kepada kefasikan dan kerendahan moral (surah al-Haj (22): 45-46). Manusia ialah
nadi pembangunan, pembangunan tidak bermakna sekiranya ia gagal menghasilkan beberapa
keadaan, baik material mahupun kerohanian yang membolehkan seseorang individu dan
makhluk menjadi insan yang mulia (Muhammad al-Buraey,1985).

Pengenalan sesuatu pekerjaan manusia biasanya disandarkan kepada jenis pekerjaan
yang mereka lakukan. Kebanyakan kajian mendapati, personaliti usahawan adalah bersifat
universal yang merentasi ras, budaya, mahupun batasan geografikal. Bagi individu yang tidak
terlibat dalam bidang keusahawanan, kehadiran sifat-sifat tersebut dijangka boleh
membantunya menjadi pekerja yang berjaya jika dia menceburi bidang ini (Gartner et al.,
2004). Antara ciri asas usahawan yang disepakati sarjana seperti McGrath (2000); Stevenson
et al. (1994); Cunningham & Lischeron (1991); Md. Nazrul Islam (1998); Abulhassan
Muhammad Sadeq (1991) adalah berkeyakinan, ghairah mengejar peluang baru, kuat berusaha,

335



JURNAL SULTAN ALAUDDIN SULAIMAN SHAH
SPECIAL ISSUE (2019) e 5S1): 2289 8042

berani mencuba, memiliki disiplin yang kuat, bermotivasi, dinamik dan berkepimpinan,
berkeinginan kepada autonomi, optimis, fokus dalam perlaksanaan, hanya mengambil peluang
yang terbaik, sentiasa mengelak risiko, membina rangkaian perhubungan dengan orang yang
dalam bidang yang sama, setiakawan, memainkan peranan utama dalam pertumbuhan ekonomi
melalui inovasi dan kreativiti, mudah memahami, berkemahiran mengurus di dalam sebuah
organisasi yang kompleks, berpengetahuan mengenai produk, pasaran dan teknologi,
berkemampuan untuk menyesuaikan diri dengan masyarakat serta responsif terhadap cadangan
dan bersifat kritikal. Namun, kualiti seseorang usahawan yang berkompetensi ini bukan hanya
pemberian Tuhan semata-mata, kebanyakannya hasil pendidikan, latihan dan bantuan
kewangan dan fizikal daripada pihak-pihak yang berautoriri terutamanya kerajaan.

Berdasarkan tasawur Islam, kerjaya usahawan adalah suatu pekerjaan yang mulia.
Kemuliaan akan bertambah apabila seseorang usahawan itu menjalankan perniagaan dengan
jalan Islam vyang terpuji, yang tidak menjadikan matlamat menghimpunkan atau
memperbanyakkan bahkan menjaga kesucian dan mencukupkan. Al-Ghazali (1996) telah
memperincikan kepada tujuh perkara sebagai syarat untuk menyempurnakan kasih sayang
seorang usahawan kepada agamanya. Syarat-syarat tersebut ialah mengelokkan niat dan akidah
pada permulaan, berkeinginan untuk menegakkan salah satu daripada kewajipan fardhu
kifayah dan membela kepentingan agama, tidak menghalang pasar akhirat oleh pasar dunia,
sentiasa mengingati Allah S.W.T, berpuashati dan tidak terlalu tamak, menjauhkan diri dari
perkara dan tempat yang syubhat dan haram serta sentiasa bermuhasabah diri kerana Allah
S.W.T dan sentiasa mengawasi segala aktiviti muamalatnya.

Namun, berbakti kepada manusia bukan penghujung segala-galanya kepada usahawan
Islam. Sebagai sistem yang berpaksikan kepada tauhid, ukuran mutlak kejayaan usahawan
tidak terbatas kepada tahap kepuasan diri dan pelanggan semata-mata, tetapi turut merangkumi
keredaan Allah SW.T terhadap pekerjaan yang dilakukan. Objektif ini hanya dapat dicapai
jika segalanya diniatkan kerana Allah S.W.T. dengan berbekalkan semangat keimanan dan
ketakwaan (surah al-A‘raf (7): 96), sentiasa mengagungkanNya, membangunkan bumi
berteraskan Rububiyyah dan Uluhiyyah (surah al-Hujarat (49):2), menjadikan Allah S\W.T.
sebagai tempat bergantung (surah al-Mulk (67): 21) serta aktiviti keusahawanan tidak
menyebabkan mereka lalai daripada mengingatiNya terutama dalam menunaikan ibadat fardhu
yang lain (Surah al-Nur (24): 37). Nabi s.a.w. pernah bersabda kepada sekumpulan manusia
yang sedang berjual beli:

“Wahai para peniaga, maka mereka pun menyahut panggilan nabi S.A.W.
dengan mengangkat tengkok dan pandangan mereka ke arahnya. Lalu baginda
bersabda: Sesungguhnya para peniaga akan dibangkitkan pada hari kiamat
sebagai fujjar (jahat, ahli maksiat, ahli neraka) kecuali sesiapa yang bertakwa
kepada Allah, berlaku adil dan berkata benar” (al-Tirmidhi)

Bertakwa kepada Allah S.W.T dalam konteks Hadith ini ialah tidak pernah melakukan
sebarang penipuan dan khianat, berbuat baik kepada manusia dalam perniagaan, menguruskan
perniagaan dengan taat kepada Allah S.W.T dan beribadat kepada-Nya serta berkata benar pada
sumpah atau seluruh percakapannya. Sebagai khalifah, tugas manusia tidak lebih daripada
sekadar pengubahsuai iaitu mengubah kedudukan dan tempat benda-benda yang telah sedia
ada untuk mendapatkan manfaat. Asas ini turut mendidik perasaan bermasyarakat di dalam diri
seseorang usahawan kerana harta yang diperolehi bukanlah hak mutlak individu. Bahkan
Pemilik sebenar harta tersebut telah meletakkan prinsip-prinsip tertentu yang wajib diikuti. Al-
Qaradhawi (1997) menegaskan, Islam memandang tinggi terhadap usahawan yang berjaya
serta berpegang teguh kepada prinsip agama, malah mereka dianggap sebagai pejuang terhadap
nafsu serta layak digelar sebagai pejuang di jalan Allah S.W.T. Hal ini kerana, dalam

336



JURNAL SULTAN ALAUDDIN SULAIMAN SHAH
SPECIAL ISSUE (2019) e 5S1): 2289 8042

keghairahan mengejar keuntungan, adalah terlalu mudah bagi golongan usahawan untuk
mengabaikan ajaran agama, malahan kadangkala mereka mungkin lalai terhadap soal halal dan
haram. Bagi memudahkan pemahaman, penulis telah meringkaskan huraian akidah sebagai
asas pembangunan usahawan dalam Islam seperti di dalam rajah 1 di bawah:

Rajah 1: Pembentukan Budaya Berasaskan Akidah

ISLAM
| AKIDAH |
SYARIAH Pegangan Hidup AKHLAK
Amalan hidup Etika Hidup

IBADAT IMARAH

(Sebagai (Sebagai

Hamba) Khalifah)
KEGIATAN
EKONOMI

USAHAWAN PEKERJA

AL-FALAH

(Kejayaan Dunia dan Akhirat)

Personaliti usahawan atau pekerja Muslim yang hakiki seharusnya meletakkan akidah
sebagai asas yang utama. Kesempurnaan menghayati dimensi tauhid menjadi kunci kepada
kesempurnaan menghayati dimensi-dimensi lain seperti Syariah dan akhlak. Seterusnya, setiap
pekerjaan yang dilakukan hendaklah tidak melampaui daripada batas-batas Syariah serta nilai-
nilai akhlak Islam yang terbentuk daripada semangat falsafah tauhid kepada Allah S.W.T.
Kesepaduan antara ketiga-tiga asas inilah akan menjadikan kegiatan ekonomi yang dilakukan
yang dilakukan oleh para usahawan, pekerja atau pengguna adalah bernilai ibadat. Dalam erti
kata lain, umat Islam bekerja bukan sekadar untuk keperluan hidup dunia semata-mata,
malahan mereka juga turut berusaha mendapatkan ganjaran yang bersifat hakiki di akhirat
kelak. Konsep-konsep yang ditawarkan oleh ajaran Islam ini sentiasa relevan sebagai
mekanisma penyelesaian terbaik bagi segala krisis dan masalah yang dihadapi oleh setiap
manusia kerana agama ini diturunkan untuk seluruh manusia sehingga akhir zaman.

337



JURNAL SULTAN ALAUDDIN SULAIMAN SHAH
SPECIAL ISSUE (2019) e 5S1): 2289 8042

Manusia mungkin tidak memperolehi semua hasil daripada apa yang dikerjakan di atas
muka bumi ini. Allah SW.T tidak menjadikan kehidupan dunia ini sebagai tempat untuk
mencapai segalanya. Segala usaha manusia pasti akan mendapat balasan, jika tidak didunia ini,
pasti ia akan mendapat balasan diakhirat (Surah (3) 171, (7): 170, (9): 120, (11):11, (16):41,
(29): 58, (3):185, (3):57, (11):15). Kerana itu manusia diperintahkan untuk bekerja keras dan
melanjutkan perjuangan di jalan yang lurus tanpa kenal penat lelah dan jangan sampai resah
dengan hasil yang ingin dicapai dengan segera (Mustaq Ahmad, 1995).

Pembangunan ekonomi dan harta juga bukan sebagai matlamat utama (surah al-An‘am
(6):32, Ibrahim (14):3, al-Nahl (16):107, al-Qiyamah (75):20-21 dan al-‘Adiyyat (100):8.
Sebaliknya, ia hanyalah sekadar penolong kepada manusia untuk berkhidmat kepada akidah
dan risalahnya (Ahmad Mustafa ‘Afifi, 2003), sebahagian daripada fitrah dan keperluan
manusia untuk meneruskan kelangsungan hidup mereka serta sebagai wasilah mendekatkan
diri kepada Allah S.W.T. Manakala pengabdian kepada Allah S.W.T serta pembangunan moral
dan spiritual (tazkiyyah al-nafs) dalam urusan perekonomian akan memandu manusia ke arah
mencapai kecemerlangan yang mutlak.

Rumusan

Akidah merupakan setinggi-tinggi ciri ‘insan’ yang membezakannya daripada alam haiwan,
pemandu sebenar kehidupan manusia sama ada secara disedari ataupun tidak, tasawwur yang
menunjangi sesuatu pemikiran dan tindakan, satu-satunya jaminan yang berasaskan takut
kepada Allah S.W.T. serta berkeinginan untuk mendapatkan keredaan-Nya. la juga merupakan
satu jaminan untuk mendapatkan kehidupan insaniyyah yang paling baik dalam membentuk
personaliti serta rupa bentuk tamadun manusia. Allah adalah Pencipta syurga dan bumi, oleh
itu kedua-duanya adala baik. Allah juga memerintah manusia memakmurkan bumi berdasarkan
garis panduan yang telah ditetapkan. Pegangan akidah adalah asas yang mendorong kepada
pengeluar untuk menyedari dan mengamalkan kebenaran bukan kerana takut terhadap
hukuman yang akan diterima daripada kerajaan. Usahawan adalah pemilik sementara harta
Allah dan bekerja sebagai agen untuk mengimbangi antara dua tanggungjawab kepada Allah
dan tanggungjawab kepada masyarakat. Jika kita percaya kepada konsep Allah, fitrah dan
makhluk-Nya, maka tiada halangan untuk mengaplikasikan fahaman Islam dalam perniagaan.
Dengan ini, sistem ekonomi Islam yang bersifat syumul mampu melahirkan perubahan secara
menyeluruh dan konsisten dalam bidang keusahawanan. Keusahawanan Islam bukan sahaja
membentuk personaliti usahawan, malah ia juga mendidik dan memberi pengajaran kepada
semua pihak yang berkaitan. Misalnya, pengharaman arak bukan sekadar menentukan polisi
orang perseorangan tetapi ia turut merangkumi polisi awam dan perindustrian sesebuah negara
Islam.

Rujukan

Abi al-Fadl Jamal al-Din Muhammad Ibn Mukarram Ibn Manzur. (1996). Lisan al- ‘4rab j. 9,
c. 1. Beirut: Dar Thya’ al-Turath al-‘Arabi.

Abulhassan Muhammad Sadeq. (1991). Economic Development in Islam, c. 2. Petaling Jaya:
Pelanduk Publications (M) Sdn. Bhd.

Ahmad Mustafa “Afifi. (2003). Istismar al-Mal fi al-Islam, c. 1. Kaherah: Maktabah Wahbah

Cunningham, J. B. dan Lischeron, J. (1991), “Defining Entrepreneurship”, Journal of Small
Business Management. j. 29, isu 1, h 45-61.

338



JURNAL SULTAN ALAUDDIN SULAIMAN SHAH
SPECIAL ISSUE (2019) e 5S1): 2289 8042

Gartner, W. B. et al. (2004), Handbook of Entrepreneurial Dynamics: The Process of Business
Creation, Thousand Oaks: SAGE.

Ismail Raji al-Farugi. (1979). Is Islam Defineable in Terms of his Economic Pursuit dlm
Khursyid Ahmad dan Ishaq Anshari (Eds.). Islamic Perspectives Leicester: Islamic
Foundation.

McGrath, R. G. dan MacMillan, 1. (2000). The Entrepreneurial Mindset. Boston: Harvard
Business School Press.

Md. Abdul Hannan Mia dan Md. Abdul Mannan. (1996). ”Can Businessmen Apply Islamism”,
Thoughts on Economics, 6 (1), Jan-March 199, h.35-48.

Md. Nazrul Islam. (1998). “A Test of Some Characteristics of Entrepreneur: An Empirical
Study”, Thoughts on Economics, 7 (3 & 4), Jan-Jun, h. 64.

Muhammad Asad. (1947). Islam at the Crossroad, edisi semakan ke enam, Lahore : Sh.
Muhammad Ahraf.

Muhammad al-Buraey. (1985). Administrative Development An Islamic Perspective, c. 1.
London: Routledge & Kegan Paul plc.

Muhammad Faruqg al-Nabhan. (1986). Abhath fi al-lgtisad al-Islam. c. 1. Beirut: Muassasah

al-Risalah.

Mustaq Ahmad. (1995). Business Ethics in Islam. Islamabad: International Institute of Islamic
Thought.

Rafiq Yunus al-Misri. (2007). al-Igtisad wa al-Akhlaqg, c. 1. Damsyik: Dar al-Qalam.

Shafig Falah Alawneh (2009), “Human Motivation: An Islamic Perspective”, dalam Amber
Haque dan Yasien Mohamed (eds), Psychology of Personality, Islamic Perspective,
Singapura: Cengage-Learning Asia Pte Ltd.

Stevenson, H. H. et al. (1994). New Business Ventures and The Entrepreneur. Sydney: Richard
D. Irwin, INC.

Sayyid al-Sabiq. (t.t.). al- ‘Aqa’id al-1slamiyyah, Kaherah: al-Fath al-*Alam al-‘Arabi.

Yusuf al-Qaradawi. (1997). al-Halal wa-al-Haram fi al-Islam, c. 6. Beirut: al-Maktab al-
Islami.

Yusuf al-Qaradawi. (2001). Dawr al-Qiyam wa-al-Akhlaq fi al-1gtisad al-Islami, c. 2. Kaherah:

Maktabah Wahbab.

339



