Volume: 2 Issue: 6 [December, 2017] pp. 254 - 263]

Journal of Islamic, Social, Economics and Development
eISSN: 0128-1755

Journal website: www.jised.com

GLOBAL ACADEMIC EXCELLENCE

PEMBENTUKAN PERSONALITI GURU AGAMA SEBAGAI
ROLE MODEL DALAM MASYARAKAT

Solahuddin Abdul Hamid! dan Nor Azzuwal Kila2

! Pensyarah Kanan, Pusat Pengajian Bahasa, Tamadun dan Falsafah, Universiti Utara Malaysia.

Email: solah@uum.edu.my

2 Calon Program Doktor Falsafah, Pusat Pengajian Pendidikan dan Bahasa Moden, Universiti Utara Malaysia.
Berkhidmat sebagai guru di Sekolah Kebangsaan Dato’ Wan Kemara Changloon Kedah.

Email: azwakila@yahoo.com

Accepted date: 30 October 2017 Published date: 11 January 2018
To cite this document:
Hamid, S. A. & Kila, N. A. (2017), Pembentukan Personaliti Guru Agama Sebagai Role

Model Dalam Masyarakat. Journal of Islamic, Social, Economics and Development (JISED),
2(6), 254 - 263.

Abstrak: Pengenalan serta deskripsi tugas sesuatu pekerjaan biasanya berdasarkan kepada
jenis pekerjaan yang dilakukan. Jika terlibat dengan dunia pertanian, biasanya individu
tersebut akan dikenali sebagai petani dengan melakukan pelbagai aktiviti yang berkaitan
dengan pertanian. Begitu juga jika berkecimpung dalam dunia pendidikan, ia akan dikenali
sebagai pendidik serta terlibat dalam aktiviti pengajaran dan pembelajaran dan begitulah
seterusnya. Personaliti individu merupakan antara faktor yang mempengaruhi keefisienan
sesuatu pekerjaan yang dilakukan. Namun, apabila kerjaya tersebut dikaitkan dengan Islam,
maka segala pemikiran, inovasi dan tingkah laku mereka perlu bergerak secara holistik
berdasarkan petunjuk Islam. Artikel yang berkonsepkan teoritikal ini akan menghuraikan
ciri-ciri asas bagi pembentukan personaliti guru pendidikan Islam. Huraian persoalan
teoretikal tersebut adalah berasaskan piawaian yang telah ditetapkan oleh al-Quran, Hadith,
pandangan para intelektual Islam serta berasaskan kepada kajian-kajian kopseptual dan
empirikal supaya kerangka perbincangan yang terhasil adalah selari dengan tasawur Islam
dan konteks semasa.

Kata Kunci: Personaliti, Guru Pendidikan Islam, Role Model

254


mailto:solah@uum.edu.my
mailto:azwakila@yahoo.com

CONSTRUCTING PERSONALITY OF RELIGIOUS
TEACHER AS ROLE MODEL IN SOCIETY

Solahuddin Abdul Hamid! dan Nor Azzuwal Kila2

! Pensyarah Kanan, Pusat Pengajian Bahasa, Tamadun dan Falsafah, Universiti Utara Malaysia.

Email: solah@uum.edu.my

2 Calon Program Doktor Falsafah, Pusat Pengajian Pendidikan dan Bahasa Moden, Universiti Utara Malaysia.
Berkhidmat sebagai guru di Sekolah Kebangsaan Dato’ Wan Kemara Changloon Kedah.

Email: azwakila@yahoo.com

Abstract: Identification and description of the job tasks is usually based on the type of work
performed. If it is involved with the agriculture, the individual will usually be known as a
farmer by doing various agricultural-related activities. Similarly, if involved in education, it
will be known as an educator with teaching and learning activities, and so on. Individual
personalities are among the factors that affect the efficiency of the work performed. However,
when his career is associated with Islam, then all thinking, innovation and behaviors they
need to move in a holistic manner based on the instructions of Islam. The theoretical concept
of this article will describe the basic features of personality formation teacher of Islamic
education. The question of theoretical description is based on the standards set by the Quran,
Hadith, Islamic intellectuals and opinion-based studies and empirical conceptual so that the
resulting discussion framework is in line with Islamic beliefs and current context.

Keywords: Personality, Islamic Education Teacher, Role Model

Pendahuluan

Konsep pendidikan dalam Islam tidak sekadar memindahkan pengetahuan bagi
mengembangkan seluruh potensi psikomotor, kognitif dan afektif murid sahaja. Pendidikan
adalah suatu proses secara berterusan untuk merubah, melatih, mendidik akal, jasmani dan
rohani manusia supaya berfikiran dan bertingkah laku selari dengan tugas dualistik mereka
sebagai hamba dan khalifah Allah S\W.T di atas muka bumi ini. Tiga kategori yang saling
berkait rapat dan saling memerlukan dalam proses pendidikan adalah pengajar, kandungan
dan pelajar. Artikel ini akan membincangkan satu sahaja daripada ketiga-ketiga kategori
tersebut iaitu pengajar atau pendidik dalam konteks pembentukan personaliti guru pendidikan
Islam secara umum. Pemilihan guru-guru agama kerana mereka bukan sekadar menerima gaji
untuk menyampaikan ilmu di sekolah, malahan personaliti dan tingkah laku mereka turut
menjadi perhatian dan teladan kepada anak didik serta masyarakat di sekeliling terutamanya
dalam konteks kehidupan beragama. Guru-guru agama dalam konteks ini merujuk kepada
mereka yang mengajar subjek yang berkaitan Islam sama ada di sekolah, institut pengajian
tinggi, masjid, surau atau di mana-mana sahaja. Dalam erti kata lain, guru-guru agama juga
turut bertindak sebagai antara faktor yang mempengaruhi perubahan dalam masyarakat.

255


mailto:solah@uum.edu.my
mailto:azwakila@yahoo.com

Sorotan Karya

Personaliti merupakan salah satu cabang daripada disiplin ilmu psikologi yang mengkaji
pelbagai ciri persamaan dan perbezaan yang wujud antara manusia. Pelbagai ciri yang
membentuk personaliti seseorang individu adalah berbeza antara satu sama lain. Antara
kepelbagaian ciri tersebut seperti sifat, cara nilai, watak, keupayaan, kepercayaan, kecerdasan,
motivasi, kebiasaan dan sebagainya yang melibatkan aspek luaran seperti fizikal dan tingkah
laku (Schultz & Schultz, 2001). Selain ciri-ciri tersebut, Mahmood Nazar Mohamad (2005)
menambah seperti cara berfikir, beraksi, beremosi, berpersepsi dan lain-lainnya yang
membolehkannya dibezakan dengan orang lain. Sarjana psikologi berbeza pandangan sama
ada setiap ciri personaliti tersebut adalah stabil dan tidak berubah secara mendadak atau tidak
kekal dalam keadaan yang statik di mana sentiasa berubah mengikut peranan, jangkaan dan
kesan persekitaran manusia.

Personaliti Dalam Islam

Malik Badri (1979) berpendapat, perbincangan teori berkaitan personaliti menjadi satu subjek
yang agak sukar jika ditinjau daripada sudut tasawur Islam semata-mata. Namun, beliau
menekankan bahawa al-Quran dan Hadith telah menjelaskan sejumlah konsep khusus yang
mendasari tingkah laku manusia sama ada secara individu atau kolektif. Ini kerana, belum
terdapat perbahasan tentang sebuah teori personaliti yang bersifat Islam secara tepat dalam
kalangan sarjana Islam (Saiyad Fareed Ahmad, 2009).

Berdasarkan tasawur Islam, personaliti juga dikenali sebagai akhlak atau sahsiah. Akhlak
adalah berasal daripada istilah bahasa Arab, khulug, khulgun atau khulugun yang sinonim
dengan al-sajiyyah (=-l) yang bererti tabiat, perangai dan tingkahlaku. Manakala khalq
bererti ciptaan atau keindahan manusia pada bentuk lahiriyahnya (fizikal). Khulug merujuk
kepada keadaan rohani yang sepatutnya terbentuk dengan sebaik-baiknya. Akhlak adalah
jamak kepada perkataan khulug yang merujuk kepada tingkahlaku, perangai, tabiat, berbentuk
keperibadian atau kebiasaan dan kehendak. lbn Manzur (1996) dalam Lisan al-Arab
mendefinisikan personaliti atau akhlak sebagai tingkah laku seseorang yang telah menjadi
tabiat dan merupakan suatu gambaran bagi menunjukkan zahir dan batin seseorang.

Dari sudut istilah, Muhammad bin Abu Bakr bin ‘Abd al-Qadir al-Razi (1981) menyatakan
khulug bermaksud adat, perangai, maruah dan agama. Manakala ‘Abd al-Latif Muhammad
al-‘Abd  (1985) berpendapat, ia adalah satu kuasa yang mampu mengeluarkan segala
tingkahlaku dengan mudah tanpa perlu kepada fikiran dan pengamatan. Pendapat tersebut
selari dengan Ibn Miskawyh (t.t.) yang berpendapat akhlak adalah keadaan jiwa yang
menggerakkan seseorang untuk melakukan sesuatu perbuatan tanpa pertimbangan fikiran dan
penelitian. Walaupun ia merupakan sesuatu yang boleh diusahakan, tetapi sebahagian besar
daripadanya adalah berasal dari tabiat badan, latihan dan kebiasaan. Manakala Imam al-
Ghazali (1996) menganalogikan akhlak sebagai satu keadaan yang tertanam dalam jiwa,
berfungsi menggerakkan sebarang tingkahlaku individu dengan mudah tanpa perlu kepada
proses berfikir atau membuat pertimbangan. Jika tingkahlaku yang terhasil adalah baik dan
terpuji pada pandangan akal dan syarak, maka ia dinamakan sebagai akhlak yang baik
(hasanah). Sebaliknya, tingkahlaku yang buruk dikenali sebagai akhlak yang Kkeji
(madhmumah). Tingkahlaku yang terhasil juga boleh dikatakan sebagai fitrah perangai dan
sifat semulajadi manusia.

256



Personaliti dan Pendidikan

Setiap pekerjaan memerlukan kriteria personaliti pekerja dan profesionalisme kerja yang
tersendiri. Pendidikan berakar umbi daripada perkataan didik yang bererti pelihara, ajar dan
jaga. Manakala profesionalisme pula merujuk kepada profesion yang terkandung dalam
kategori pekerjaan. Nilai-nilai profesional pula merujuk kepada piawaian etika dan teknikal
dalam sesuatu pekerjaan (Gewirtz et al. 2009). Menurut Syed Muhammad Naquib al-Attas
(1999), pendidikan adalah suatu proses iaitu memasukkan sesuatu ke dalam diri manusia.
Proses merujuk kepada kaedah pengajaran yang digunakan, manakala sesuatu pula merujuk
kepada kandungan pengajaran. Manusia adalah objek terakhir sebagai penerima kaedah dan
bahan kandungan tersebut. Setelah dijadikan analogi, pendidikan boleh dihuraikan sebagai
satu proses yang berterusan untuk menjaga dan memelihara pembesaran tubuh badan dan
pertumbuhan bakat manusia dengan rapi supaya dapat melahirkan orang yang berilmu, baik
tingkah laku dan dapat mengekalkan nilai-nilai budaya dalam kalangan masyarakat. Proses
pendidikan secara berterusan ini juga sebagai terjemahan kepada Falsafah Pendidikan Islam
(FPI) yang menyatakan bahawa:

Pendidikan Islam adalah satu usaha yang berterusan untuk menyampaikan
ilmu, kemahiran dan penghayatan berdasarkan al-Quran dan al-Sunnah bagi
membentuk sikap, kemahiran, keperibadian dan pandangan hidup sebagai
hamba Allah yang mempunyai tanggungjawab untuk membangunkan diri,
masyarakat, alam sekitar, negara ke arah mencapai kebaikan di dunia dan
akhirat.

Implikasi daripada FPI tersebut, proses pendidikan boleh dirumuskan sebagai membentuk
keperibadian yang holistik dan sempurna merangkumi pelbagai dimensi yang berhubung
dengan jasmani, rohani, akal, amalan dan sosial manusia bagi menjamin mereka memperolehi
kebahagiaan di dunia dan akhirat. Menurut Mohd Kamal Hassan (1988), Pendidikan Islam
mengambil Kkira keseluruhan aspek kehidupan manusia, fizikal dan spiritual, intelektual dan
moral, individu dan sosial; bukan untuk mengurangkan keupayaannya, tetapi untuk
meningkatkan, menggerakkan dan menyempurnakannya agar bersesuaian dengan fitrah
manusia. Dalam erti kata lain, guru bukan sahaja perlu menguasai ilmu yang ingin
disampaikan, malahan perlu juga pembentukan personaliti yang bersesuaian sebagai penanda
aras profesionalisme sebagai pendidik dan role model.

Namun, peranan dan kewibawaan guru dalam usaha membentuk pelajar yang berilmu dan
bertakwa kepada Allah S.W.T turut menjadi persoalan. Keraguan tersebut turut dinyatakan
oleh Tamuri (2004) bahawa krisis akhlak pelajar yang berlaku turut mempunyai hubungan
dengan personaliti guru yang dipamerkan kerana pemikiran dan tingkah laku tersebut mampu
mempengaruhi pembentukan peribadi pelajar. Menurut Rohana Hamzah et al., (2013),
penampilan personaliti guru Pendidikan Islam juga antara punca hilangnya keberkatan ilmu
dan tarbiyah yang disampaikan. Berdasarkan dapatan kajian, Kamarul Azmi (2011)
merumuskan bahawa masih kurangnya kualiti dan personaliti guru Pendidikan Islam
berbanding tuntutan agama Islam itu sendiri. Guru pendidikan Islam sentiasa menjadi
penanda aras kepada keperibadian contoh Islam dalam kalangan pelajar dan rakan sekerja
serta pihak pentadbir. Justeru, mereka tidak boleh lari daripada berpersonaliti dengan baik
untuk menjadi guru Islam di khalayak ramai khususnya di sekolah. Menurut Ab. Halim
Tamuri & Mohamad Khairul Azman Ajubary (2010), masih terdapat aspek-aspek negatif

257



yang diamalkan oleh guru Pendidikan Islam. Antaranya, terlalu garang, suka memarahi tanpa
usul periksa, gemar menghina dan mengutuk pelajar dan ego terhadap diri sendiri.

Dalam konteks tasawur Islam, guru atau pendidik bukan sekadar pekerja atau kakitangan
kerajaan yang dibayar gaji untuk menyampaikan ilmu semata-mata. Guru adalah role model
kepada murid-murid dan masyarakat. Tingkah laku mereka sama ada di dalam atau di luar
kelas turut melambangkan keunggulan mereka sebagai seorang guru dan agen perubahan
dalam masyarakat (Ab Halim Tamuri dan Mohamad Khairul Azman Ajuhary, 2010). Dalam
era globalisasi dan perkembangan pesat ICT, bidang pendidikan turut mendapat manfaat yang
cukup besar. Selain memudahkan urusan, konsep pendidikan juga menjadi semakin mudah.
Proses pengajaran dan pembelajaran (PdP) boleh berjalan tanpa kehadiran guru dengan
mengaplikasikan perkembangan teknologi sedia ada. Namun, realitinya, matlamat dan konsep
subjek-subjek dalam Pendidikan Islam adalah tidak semudah itu. Ini kerana, guru-guru agama
tidak sekadar memindahkan ilmu pengetahuan semata-mata, malahan yang lebih utama adalah
menanam nilai bagi membentuk personaliti dan keterampilan pelajar semasa proses
pembelajaran dan kehidupan sepanjang hayatnya. Proses pembelajaran tersebut yang
bersumberkan ilmu nagli dan ilmu aqli adalah bagi melahirkan insan yang bertakwa dan
mengabdikan diri kepada Allah S.W.T sebagai jaminan kejayaan di dunia dan akhirat. Justeru,
kehadiran guru sebagai role model adalah sangat signifikan dengan hasil pembelajaran yang
ingin diterapkan.

Ibnu Sahnun (1968) adalah antara tokoh pemikir Islam klasik yang sangat mengambil berat
terhadap isu pendidikan. Dalam karyanya Adab al-Muallimin, pemikiran pendidikan beliau
ketengahkan meliputi perbahasan yang sangat luas. Buku ini telah menjadi rujukan bagi
banyak ulama dan dianggap buku pertama yang membahas tentang pendidikan secara terpisah
dari cabang keilmuan lainnya seperti mazhab-mazhab dan falsafah. Dalam buku tersebut,
beliau menekankan kepentingan guru memiliki sahsiah atau berpersonaliti seperti ikhlas,
bertakwa, menepati masa, prihatin, amanah dan bertanggungjawab. Beliau juga menyatakan
terdapat larangan yang perlu dielakkan oleh para guru seperti tidak boleh mementingkan diri;
tidak boleh mendapatkan kekayaan melalui usaha anak didik dan tidak boleh meninggalkan
tanggungjawab untuk keperluan peribadi.

Dalam konteks empirikal, kajian yang dilakukan oleh Mas Ayu Othman dan Fatimah Wati
Halim (2014) terhadap 204 kakitangan akademik daripada 13 fakulti di Universiti
Kebangsaan Malaysia mendapati personaliti adalah faktor peramal yang baik kepada
penilaian prestasi kerja berkesan dalam kalangan responden yang dikaji. Terdapat hubungan
yang signifikan antara ciri personaliti yang diukur seperti keterbukaan, kehematan,
ekstraversi, kepersetujuan dan neurotesisme dengan kualiti kehidupan bekerja sampel.
Manakala kajian yang dilakukan oleh Barling dan Boswell (1995) dalam Mas Ayu Othman
dan Fatimah Wati Halim (2014) mendapati bahawa individu yang mempunyai ciri-ciri seperti
tidak sabar, bercakap lantang dan cepat, agresif, cemas akan lebih mudah terdedah kepada
tekanan berbanding dengan individu yang menunjukkan ciri-ciri bertentangan dengan
personaliti tersebut. Kajian Hanim dan Siti Maisarah (2011) pula mendapati, guru sebagai
pendidik mempunyai hubungan yang positif dengan penentuan iklim sekolah melalui sistem,
tatacara, undang-undang dan pelbagai aktiviti yang dilaksanakan berdasarkan kreativiti
pendidik tersebut. Sekolah yang didokongi oleh para pendidik yang berpandangan jauh,
berakhlak mulia, berfikiran positif akan mengeluarkan produk sekolah yang menjadi baik.
Manakala kajian Jasmi et al. (2009), merumuskan bahawa guru Pendidikan Islam perlu
mempunyai penampilan dan akhlak yang baik. Antaranya, tidak memperkecilkan kebolehan

258



murid, bersikap penyayang, mesra dengan pelajar serta tidak berbohong. Personaliti dan
tingkah laku yang baik adalah sangat penting dimiliki oleh para guru Pendidikan Islam kerana
mereka adalah role model kepada para pelajar dan masyarakat sekeliling.

Justeru, selain menyampaikan ilmu para guru seharusnya perlu bijak menyesuaikan tret-tret
personaliti dengan persekitaran tugasnya supaya dapat mengelak daripada tekanan kerja yan
tinggi dan menikmati kualiti kehidupan yang tinggi. Huraian personaliti guru perlu dilakukan
kerana ia merujuk kepada sifat-sifat individu yang bukan sahaja berperanan menyampaikan
ilmu, malahan menjadi contoh ikutan dan bertindak sebagai agen perubahan dalam
masyarakat. Selain itu, melalui kajian personaliti, manusia juga dapat difahami dengan lebih
mendalam serta dapat mengenalpasti perbezaan yang wujud antara satu individu dengan yang
lain.

Metodologi Kajian

Artikel yang berkonsepkan teoritikal ini akan menganalisis personaliti para pendidik
khususnya guru-guru yang mengajar subjek berkaitan Islam. Huraian persoalan teoretikal
gagasan tersebut adalah berasaskan piawaian yang telah ditetapkan oleh al-Quran dan Hadith.
Asas kepada perbincangan personaliti ini adalah sepertimana yang terangkum dalam surah al-
Jumuah, (62):2 yang menekan pendidikan secara holistik sesuatu tujuan kejadian manusia di
atas muka bumi ini. Pandangan para intelektual Islam juga diambilkira supaya kerangka
pemikiran dan perbincangan yang terhasil bukan sahaja selari dengan tasawur Islam, malahan
turut mewakili orientasi pemikiran dan tingkah laku dan sesuatu masyarakat. Ini kerana,
worldview yang terbentuk ini merupakan asas serta lambang kepada pembentukan kesenian,
falsafah, pemikiran, manifestasi, nilai, pengetahuan, etika dan estetika, kesusasteraan, sosio-
ekonomi, kepercayaan, undang-undang serta corak kehidupan sesebuah masyarakat.

Analisis Dan Perbincangan

Dalam Islam, konsep pendidikan merujuk kepada perkataan tarbiyyah, fa’lim dan tadris
(Hasan Langgulung, 1987). Syed Muhammad Naquib al-Attas (1979) menggunakan istilah
ta’dib bagi menterjemahkan pendidikan dalam Islam kerana maksudnya yang lebih luas.
Huraian istilah 7a’dib juga merangkumi pelbagai konsep lain dalam pendidikan seperti
tarbiyyah (pengasuhan) dan ta’lim (pemindahan ilmu). Menurut Wan Mohd Nor Wan Daud
(2005), personaliti beradab itu sendiri adalah manifestasi daripada seorang individu yang
berilmu kerana struktur konsep ta’dib sudah mengandungi unsur ilmu (’ilm), pengajaran
(ta’lim) dan penyuburan yang baik (tarbiyyah) sehingga tidak perlu lagi dikatakan konsep
pendidikan dalam Islam mengandungi tema konsep yang barangkai iaitu tarbiyyah, za’lim dan
ta’dib.

Asas utama kepada pembentukan matlamat dan personaliti pendidik dalam Islam adalah
seperti firman Allah S.W.T yang bermaksud:

“Dialah yang telah mengutuskan dalam kalangan orang-orang (Arab) yang
ummiyin, seorang Rasul (Nabi Muhammad s.a.w) dari bangsa mereka
sendiri yang membacakan kepada mereka ayat-ayat Allah (yang
membuktikan keesaan Allah dan kekuasaan-Nya), dan membersihkan
mereka (dari iktigad yang sesat) serta mengajarkan mereka Kitab Allah (al-
Quran) dan hikmah (pengetahuan yang mendalam mengenai hukum-hukum

259



syarak) dan sesungguhnya mereka sebelum (kedatangan Nabi Muhammad
s.a.w) itu adalah dalam kesesatan yang nyata.
(surah al-Jumu’ah (62):2)

Ibn Katsir (1992) menjelaskan, oleh kerana terdapat penyelewengan kepercayaan yang
dibawa oleh Nabi Ibrahim a.s (tauhid) menjadi politheisme, maka Allah S.W.T mengutuskan
Rasulullah s.a.w yang berasal daripada kaum mereka sendiri (Arab) untuk menyucikan (dari
syirik, hawa nafsu, penyakit hati dan sebagainya) serta mengajarkan mereka al-Quran dan
hikmah. Manakala dalam Tafsir al-Jalalain menyatakan Dialah yang mengutuskan kepada
kaum yang buta huruf iaitu bangsa Arab seorang Rasul dari kalangan mereka iaitu Nabi
Muhammad s.a.w yang mempunyai peranan membacakan kepada mereka ayat-ayat-Nya (al-
Quran), menyucikan mereka daripada sifat musyrik, mengajar mereka kitab (al-Quran) serta
hikmah iaitu hukum yang terdapat dalam al-Quran dan Hadith. Masyarakat sebelum
kedatangan baginda s.a.w adalah berada dalam kesesatan yang nyata. Manakala Sayyid Qutb
(1992) menyatakan bahawa proses penyucian yang diseru dan ditanam oleh Rasulullah s.a.w
adalah melibatkan penyucian hati nurani dan perasaan, amalan, tingkah laku, kehidupan
berumah tangga serta bermasyarakat secara menyeluruh dan sempurna berasaskan akidah,
syariah dan akhlak. Allah S.W.T mengirimkan seorang Rasul di tengah-tengah mereka
(masyarakat Badwi di Semenanjung Jazirah Arab) untuk membacakan ayat-ayat Allah S.W.T
(al-Quran), mensucikan mereka, mengajarkan mereka tentang kitab suci al-Quran dan hikmah
(al-sunnah). Sebelum kedatangan baginda, mereka berada dalam kesesatan yang nyata.

Seperti yang telah dijelaskan sebelum ini, istilah ta’dib itu sendiri sudah merangkumi
keperluan ilmu pengetahuan ( ‘i/m), pengajaran (tza’'lim) dan penjagaan yan baik (tarbiyyah).
Pendidikan sebagai fa 'dib tidak difahami sekadar menyampaikan ilmu semata-mata. Malahan,
manifetasi daripada ilmu yang disampaikan tersebut perlu diterjemahkan dengan penerapan
adab dalam kalangan manusia yang menerimanya. Justeru, Syed Muhammad Naquib al-Attas
(1999) menyatakan istilah ta’dib merupakan istilah yang tepat kerana ia mencerminkan
konsep pendidikan Islam yang berasaskan sumber yang gat’ie iaitu berasakan wahyu
(revealed knowledge). Hadith tersebut juga membuktikan bahawa ta’dib merupakan proses
yang membentuk manusia berilmu, beradab dan berakhlak mulia.

Wan Mohd Nor Wan Daud (1998) telah merumuskan makna pendidikan kepada fa’dib
dengan merujuk kepada tingkah laku mendisiplinkan jiwa dan minda; pencarian kualiti sifat
jiwa dan minda; perilaku yang benar dan sesuai; ilmu yang dapat menyelamatkan manusia;
pengenalan dan pengakuan kedudukan sesuatu secara benar dan tepat; kaedah mengetahui
yang menghasilkan kedudukan secara tepat dan benar; jelmaan keadilan sebagaimana yang
dihasilkan oleh kebijaksanaan (hikmabh).

Lanjutan itu, melalui pelbagai konsep yang terangkum dalam Pendidikan Islam, maka
pengenalan dan peranan para gurunya juga terangkum dalam istilah-istilah pendidikan
tersebut. Antaranya, al-murabbi, al-mu ‘allim, al-muaddib. Ketiga-tiga istilah ini menekankan
peranan guru dalam aspek pembangunan akhlak (Ab Halim Tamuri dan Mohamad Khairul
Azman Ajuhary, 2010). Selain istilah-istilah yang disepakati tersebut, terdapat juga dalam
kalangan ulama yang menghasilkan karya pendidikan telah menggunakan istilah al- ‘a/im, al-
faqih, al-syaikh, al-mursyid atau al-mudarris berdasarkan pengamatan mereka terhadap
praktis kenabian dalam bidang pendidikan. Kepelbagaian istilah tersebut adalah bagi
menggambarkan personaliti guru Pendidikan Islam sebagai role model yang berkeupayaan
untuk mengubahkan pemikiran dan tingkah laku masyarakat. Ciri-ciri keperibadian guru

260



terhadap tugasnya dalam Pendidikan Islam adalah berdasarkan keempat-empat ciri yang
dinyatakan dalam surah al-Jumu’ah, (62):2 iaitu pembacaan dan penghayatan al-Quran
(tilawat al-ayat), penyucian jiwa (tazkiyat al-nafs), pemindahan ilmu (al-ta’lim) dan
pembudayaan kebijaksanaan (al-hikmah) (Abdul Muhsein Sulaiman, 2014). Kepelbagaian
istilah ini juga menunjukkan kedinamikan pendidikan Islam yang bersifat holistik dan saling
lengkap melengkapi matlamatnya dalam jangka masa pendek di dunia dan jangka masa
panjang di akhirat kelak.

Secara umumnya, Islam mempunyai tiga cabang utama iaitu akidah sebagai teras dan tunjang
yang menjadi pegangan hidup, syariah sebagai merupakan amalan hidup yang mencorakkan
tingkahlaku dan akhlak sebagai etika hidup yang merupakan manifestasi daripada akidah
yang jelas dan Syariah yang mantap (Badran Abu al-‘Aynayn Badran, 1972). Oleh kerana
akhlak sebagai manifestasi sahsiah individu merupakan salah satu daripada cabang utama
dalam syariat Islam, maka tidak mungkin aktiviti pendidikan dalam Islam dapat dipisahkan
daripada nilai-nilai akhlak.

Pada masa yang sama, tasawur Islam juga menekankan bahawa motivasi untuk belajar sahaja
tidak tidak mencukupi. Motivasi tersebut perlu dibimbing dan diatur untuk ditujukan ke suatu
arah tertentu, dikawal, diarah, disusun dan lain-lain bagi membentuk disiplin supaya ia
berjalan menuju ke arah matlamat yang ditetapkan. Hasan Langgulung (2004) menjelaskan,
istilah disiplin tidak hanya terkandung makna sekatan, tetapi juga pendidikan dan latihan. Apa
yang diperlukan adalah penghayatan agama untuk membentuk masyarakat yang bermotivasi
dan berdisiplin. Lanjutan itu, dengan pelbagai kemajuan teknologi dan kemudahan yang ada,
hubungan secara bersemuka antara pengajar, kandungan ajaran dan pelajar tetap diperlukan.
Guru Pendidikan Islam perlu menyampaikan ilmu dan membentuk personaliti islamik dalam
kalangan anak didiknya. Maka seharusnya, para pendidik menampilkan personaliti yang
berpaksikan kepada nilai-nilai agama dan dan mengelak daripada unsur-unsur negatif seperti
melakukan perbuatan maksiat, tidak jujur, tidak bertanggungjawab dan sebagainya. Ini kerana
personaliti guru Pendidikan Islam turut mempengaruhi tingkahlaku anak didiknya dan
masyarakat sekitar. Para pendidik juga perlu bijak menyesuaikan personalitinya dengan
menunjukkan teladan yang baik sama ada ketika berada di persekitaran tugas atau dalam
kelompok masyarakat. Berdasarkan tasawur Islam, adab adalah sangat penting bagi
memperolehi keberkatan ilmu.

Rumusan

Peranan guru-guru dalam Pendidikan Islam adalah bersifat komprehensif dan integral dalam
memupuk nilai-nilai yang hakiki dalam kalangan manusia. Pendidik bukan sekadar
menyampaikan ilmu kepada para pelajar supaya mendapat ilmu sebagai persediaan untuk
mendapatkan pekerjaan yang lebih baik bagi memenuhi keperluan kebendaan di dunia.
Sebaliknya, matlamat akhir pendidikan Islam adalah supaya manusia memiliki akidah yang
jelas dan kukuh sebagai pegangan hidup, hidup berteraskan syariah yang mencorakkan
tingkahlaku dan akhlak sebagai etika hidup yang merupakan manifestasi daripada akidah
yang jelas dan Syariah yang mantap. Justeru, keberadaan guru sebagai role model adalah
sangatlah penting. Selain proses memindahkan ilmu secara formal, guru juga perlu
memainkan peranan penting menanamkan nilai-nilai Islam dalam kehidupan, mendidik serta
mendorong pelajar menjadi insan yang taat kepada perintah agama yakni dengan menunaikan
apa yang diperintahkan serta meninggalkan apa yang ditegah. Proses membangun masyarakat
yang kukuh dan konsisten memerlukan dua elemen penting iaitu agama sebagai unsur tetap

261



dan fleksibiliti proses pembangunannya. Guru juga perlu mempunyai pemikiran dan
bertingkah laku selaras dengan syariat dalam kehidupan sehari-hari sama ada di dalam atau di
luar sesi pembelajaran. Seorang guru juga seharusnya berpersonaliti sabar, ikhlas dan gigih
dalam menyampaikan ilmu kepada kejayaan seseorang murid juga bergantung kepada
keperibadian gurunya.

Rujukan

‘Abd al-Latif Muhammad al-‘Abd. (1985). al-Akhlaqg fi al-Islam, c. 2, Maktabah Dar al-
‘Ulum.

Abdul Muhsein Sulaiman. (2014). Peranan Guru Pendidikan Islam Dalam Pembentukan
Akhlak Murid Dari Aspek Hubungan Guru-Murid Berasaskan Abu Talib al-Makki
(386H/996M). Tesis Doktor Falsafah. Institut Pengajian Siswazah: Universiti Malaya.

Ab Halim Tamuri dan Mohamad Khairul Azman Ajuhary. (2010). Amalan Pengajaran Guru
Pendidikan Islam Berkesan Berteraskan Muallim. Journal of Islamic and Arabic
Education, 2 (1): 43-56.

Ab. Halim Tamuri, Adnan Yusopp, Kamisah Osman, Shahrin Awaludin, Zamri Abdul Rahim,
Khadijah Abdul Razak. (2004). Laporan Penyelidikan Keberkesanan Kaedah
Pengajaran dan Pembelajaran Pendidikan Islam ke Atas Pembangunan diri Pelajar.
Universiti Kebangsaan Malaysia: Fakulti Pendidikan.

Badran, Abu al-‘Aynayn Badran. (1972). al-Shari‘ah al-Islamiyyah, Iskandariah: Mu’assasah
Shabab al-Jami‘ah.

Gewirtz, S., Mohany, P., Hextall, I. & Cribb, A. (2009), Changing Teacher Professionalism:
International Trends, Challenges and Ways Forword. New York:Routledege.

al-Ghazali, Abu Hamid Muhammad bin Muhammad. (1996). /4ya’ ‘Ulum al-Din, j. 3. Beirut:
Dar al-Kutub al- ‘Ilmiyyah.

Hanim dan Siti Maisarah. (2011). Sikap Guru terhadap Faktor Penentu Iklim Sekolah di
Sebuah Sekolah Menengah Swasta di Daerah Johor Bahru. Retrieved September 10,
2017 :

http://eprints.utm.my/11701/1/Sikap_Guru_Terhadap Faktor Penentu_lklim_Sekolah_Di_Se
buah.pdf

Hasan Langgulung. (2004). Manusia dan Pendidikan, Satu Analisa Psikologis, Filsafat dan
Pendidikan, Jakarta: Pustaka al-Husna Baru.

Ibn Katsir, Abi al-Fida’ Ismail bin Katsir. (1992). Tafsir al-Quran al-’Azim, juz. 4, Beirut:
Dar al-Ma’rifah.

Ibn Manzur. (1996). Lisan al- ‘Arab (tashih) Amin Muhammad ‘Abd Wahhab wa Muhammad
al-Sadiq al-‘Ubaydi, c. 1. Beirut: Dar Ihya’ al-Turath al-‘ Arabi.

Ibn Miskawayh, A. (t.t.). Tahdhib al-Akhlag, Beirut: Manshurat Dar Maktabat al-Hayah.

Kamarul Azmi Jasmi, Abdul Halim Tamuri dan Mohd Hamzah. (2009). Sifat dan Peranan
Keperibadian Guru Cemerlang Pendidikan Islam (GCPI) dan Hubungannya Dengan
Motivasi Pelajar. Jurnal Teknologi. 51 (E). 57-71.

Kamarul Azmi Jasmi. (2011). Pendidikan Islam: Cabaran Alaf Baru. Seminar Pendidikan
Islam al-Madrasah, 30 Oktober 2011. Universiti Malaya: Akedemi Pengajian Islam.
Mahmood Nazar Mohamad. (2005). Pengantar Psikologi, Satu Pengenalan Asas Kepada

Jiwa dan Tingkah Laku Manusia. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

Malik Badri. (1986). Dilema Psikologi Muslim (terj.) Siti Zainab Luxfiati, Jakarta: Pustaka

Firdaus.

262


http://eprints.utm.my/11701/1/Sikap_Guru_Terhadap_Faktor_Penentu_Iklim_Sekolah_Di_Sebuah.pdf
http://eprints.utm.my/11701/1/Sikap_Guru_Terhadap_Faktor_Penentu_Iklim_Sekolah_Di_Sebuah.pdf

Mas Ayu Othman dan Fatimah Wati Halim. (2014). Pengaruh Personaliti Terhadap Penilaian
Prestasi Kerja Berkesan Kakitangan Akademik UKM. Jurnal Psikologi Malaysia. 28
(2), (2014):63-84.

Mohd Kamal Hassan (1988), Pendidikan dan Pembangunan, Satu Perspektif Bersepadu.
Kuala Lumpur: Nurin Enterprise.

Muhammad bin Abu Bakr bin ‘Abd al-Qadir al-Razi. (1981). Mukhtar al-Sihah, Beirut: Dar
al-Fikr.

Muhammad Sahnun (1968). Adab al-Mu allimin, Cairo: Darul Ma’arif.

Rohana Hamzah, Tengku Norzaini Tengku Ibrahim, Sarimah Ismail, Ros Eliana Ahmad Zuki.
(2013). Pembangunan Jiwa Pendidik dalam Kalangan Bakal Pendidik. Jurnal Teknologi,
61(1), pp. 27-31.

Saiyad Fareed Ahmad. (2009). The Islamic Personality: A Sequential Model, dalam Amber
Haque dan Yasien Mohamed (eds), Psychology of Personality, Islamic Perspective,
Singapura: Cengage-Learning Asia Pte Ltd.

al-Sayyid ‘Ali Fadl Allah al-Husni. (1978). al-Akhlaq al-Islamiyyah, c. 2, Beirut: Dar al-
Darura.

Sayyid Qutb. (1992). Fi Zilal al-Quran, juz. 6. Kaherah: Dar al-Syurug.

Syed Muhammad Naquib al-Attas. (1999). The Concept of Educational in Islam: A
Framework for an Islamic Philosophy of Education. Kuala Lumpur: ISTAC.

Wan Mohd Nor Wan Daud. (1998). The Educational Philosophy & Practice of Syed Muhd
Naquib al-Attas, Kuala Lumpur: ISTAC.

Wan Mohd Nor Wan Daud. (2005). Falsafah dan Amalan Pendidikan Islam: Syed M. Naquib
al-Attas satu Huraian Konsep Asli Islamisasi. Kuala Lumpur: Penerbit Universiti
Malaya.

263



